
Personal story of Gizela Fudem – a Holocaust Survivor – inspired a unique 
educational project which connected two cities: Tarnów and Wrocław – 
places with completely different histories and identities. Although the 
cities’ histories are so different, the story of Gizela Fudem builds bridges 
between them and between young people who took part in the project.

For young people from Tarnów and Wrocław, Gizela Fudem’s story became 
a starting point for a profound reflection on the past, memory, and identi-
ty. The students were incredibly committed to their research: they learned 
about Gizela Fudem’s fate, visited places connected with her life, and 
searched archives, discovering unique documents, photographs, and mem-
oirs. Their work is a scholarly exploration of history, as well as an emo-
tional journey into the past – an encounter with the fate of a person who, 
despite tragedy, was able to rebuild her life.

This exhibition is the result of many months of intense work, collabo-
ration, and passion on the part of these young people. It is proof of their 
maturity, empathy, and profound understanding of the importance of his-
torical memory. Thanks to their commitment, Gizela Fudem’s story has 
gained new life – becoming not only a reminder of the past but also an 
inspiration for building dialogue between people and cities.

Osobista historia Gizeli Fudem – ocalałej z Holokaustu – stała się 
inspiracją do stworzenia wyjątkowego projektu edukacyjnego, któ-
ry połączył dwa miasta o odmiennych losach i tożsamościach: Tar-
nów i Wrocław. Choć dzieli je historia, to opowieść Gizeli Fudem 
stała się pomostem między nimi, a także między młodymi ludźmi, 
którzy wzięli udział w przedsięwzięciu.

Historia Gizeli Fudem stała się dla młodzieży z Tarnowa i Wrocławia 
punktem wyjścia do głębokiej refleksji nad przeszłością, pamięcią 
i tożsamością. Uczennice i uczniowie z ogromnym zaangażowa-
niem podjęli się pracy badawczej: poznawali losy bohaterki, odwie-
dzali miejsca związane z jej życiem, przeszukiwali archiwa, odnaj-
dując unikatowe dokumenty, fotografie i wspomnienia. Ich praca to 
naukowe odkrywanie historii, a także emocjonalna podróż w prze-
szłość – spotkanie z losem człowieka, który mimo tragedii potrafił 
odbudować swoje życie.

Efektem wielu miesięcy intensywnej pracy, współpracy i pasji mło-
dych ludzi jest ta wystawa. To świadectwo ich dojrzałości, empatii 
i głębokiego zrozumienia znaczenia pamięci historycznej. Dzięki 
ich zaangażowaniu historia Gizeli Fudem zyskała nowe życie – sta-
ła się nie tylko wspomnieniem o przeszłości, lecz także inspiracją 
do budowania dialogu między ludźmi i miastami.

Jedna mówiąca za wielu

One Speaking for Many 

GIZELA FUDEM



W latach międzywojennych w Tarnowie mieszkało ok. 25 tysięcy Żydów, którzy 
stanowili około 40 procent mieszkańców. Była to społeczność bardzo zróżni-
cowana: obok Żydów ortodoksyjnych i chasydów żyli tu Żydzi zasymilowani. 
W mieście funkcjonowały synagogi i liczne domy modlitwy, działały żydow-
skie szkoły, biblioteki, oraz organizacje społeczne, kulturalne i sportowe. 

Życie społeczności żydowskiej rozwijało się intensywnie aż do wybuchu II woj-
ny światowej, która zakończyła ten ważny rozdział historii Tarnowa. Po wojnie 
społeczność żydowska w Tarnowie praktycznie przestała istnieć – przeżyło 
jedynie kilkuset Żydów z miasta i okolic. Ci którzy ocaleli, zaczęli organizować 
życie religijne i społeczne. Wielu jednak nie czuło się bezpiecznie i emigro-
wali. Do końca lat 40. społeczność żydowska stopniowo malała, nie mogąc się 
odrodzić wskutek emigracji i trudnych warunków polityczno-społecznych.

Do dziś po dawnej, bogatej kulturze żydowskiej w Tarnowie zachowały się 
cmentarz żydowski (jeden z największych w Małopolsce), bima – ruiny cen-
tralnej części spalonej Starej Synagogi, a także kilka kamienic. Pamięć o tej 
społeczności podtrzymują głównie lokalne instytucje kulturalne.

During the interwar period approximately 25,000 Jews lived in Tarnów: 40 per cent 
of the city’s population. It was a highly diverse community; alongside Orthodox and 
Hasidic groups, there were assimilated Jews. There were synagogues, dozens of 
small houses of prayer, Jewish schools, libraries, and numerous social, cultural, and 
sports organizations. 

Jewish community life flourished until the outbreak of the Second World War, which 
brought an end to this important chapter in Tarnów’s history. After the end of the 
war, the Jewish community in Tarnów practically ceased to exist – only a few hun-
dred Jews from the city and surrounding area survived the war. Those who survived 
began to organize religious and social life. However, many felt unsafe and emigrated. 
By the end of the 1940s, the Jewish community gradually dwindled, unable to revive 
due to emigration and difficult political and social conditions.

To this day, remnants of Tarnów’s former, rich Jewish culture include a Jewish cem-
etery (one of the largest in Lesser Poland), the bimah – the ruins of the central sec-
tion of the burned-down Old Synagogue, and several tenement houses. The memory 
of this community is primarily maintained by local cultural institutions.

The Jewish community in the pre-war German city of Breslau had a rich history, 
dating back to the Middle Ages. Numerous religious, social, and educational institu-
tions were established here, including the Jewish Theological Seminary (est. 1854), 
one of the leading centers of Jewish studies in Europe. At the beginning of the 20th 
century, Wrocław was home to approximately 20,000–30,000 Jews, a diverse com-
munity—some affiliated with Orthodox circles, others inclined to assimilate. 

With Hitler’s rise to power in 1933, a period of systematic exclusion of Jews from 
public life began. During Kristallnacht in 1938, Wrocław’s main synagogue (known 
as Na Wygonie Synagogue) was burned down. Most Jewish institutions were closed 
down, and the community was decimated.

After the Second World War, Jewish survivors from various parts of Poland and re-
patriates flocked to the city. For a short time in the 1940s, Wrocław had the largest 
Jewish population in Poland (approximately 15,000–20,000 people). However, over 
the years, especially after the wave of emigration associated with the events of 
March 1968 and the intensification of antisemitic propaganda, this community sig-
nificantly shrank. 

Today, the Jewish Community of Wrocław, though small in number, conducts reli-
gious and cultural activities. The White Stork Synagogue, one of the few surviving 
from the war, has been restored and serves as a center of Jewish life and a venue for 
cultural events and commemorations.

4.		 Wrocław, Rynek, 1945 r. Zniszczony budynek Ratusza.  
	 	 Zdjęcie z domeny publicznej.

	 	 Wrocław, damaged building of the City Hall on the Main 		 	
	 	 Square, 1945. Photo from public domain.

1.		 Tarnów, Stara Synagoga  przy Placu Rybnym, przed 
	 	 1939 r. Zdjęcie ze zbiorów Marka Tomaszewskiego.

	 	 The Old Synagogue in Tarnów, at Plac Rybny, before 	 	 	
	 	 1939. Photo from Marek Tomaszewski’s collection.

6.	 	 Tarnów, zniszczone w 1939 roku wnętrze Starej Synagogi przy 
	 	 Placu Rybnym. Zdjęcie ze zbiorów Marka Tomaszewskiego.

	 	 Tarnów, the interior of the Old Synagogue destroyed in 	 	 	 	
	 	 1939. Photo from Marek Tomaszewski’s collection.

3. 		 Panorama Wrocławia, 1968 r. Zdjęcie z Narodowego 	 	
	 	 Archiwum Cyfrowego.

	 	 Panorama of Wrocław, 1968. Photo from the National  
	 	 Digital Archive.

2.		 Wrocław, 1979 r. Synagoga pod Białym Bocianem –  
	 	 jedyna zachowana wrocławska synagoga. Zdjęcie  
	 	 z domeny publicznej.

	 	 Wrocław, the White Stork Synagogue in 1979. It is the only 		
	 	 surviving synagogue in the city. Photo from public domain.

5.		 Tarnów, ul. Wałowa, 1939 r. Pocztówka ze zbiorów 	 	
	 	 Marka Tomaszewskiego.

	 	 Tarnów, ul. Wałowa, 1939. Postcard from Marek  
	 	 Tomaszewski’s collection.

Społeczność żydowska zamieszkująca przedwojenny niemiecki Breslau miała 
bogatą, sięgającą średniowiecza historię. Funkcjonowały tu liczne instytucje 
religijne, społeczne i edukacyjne, m.in. Żydowskie Seminarium Teologiczne 
(zał. w 1854), będące jednym z czołowych ośrodków studiów judaistycznych 
w Europie. Na początku XX wieku Wrocław zamieszkiwało około 20–30 tysię-
cy Żydów, stanowiących zróżnicowaną społeczność — część związana była ze 
środowiskami ortodoksyjnymi, część skłaniała się ku asymilacji. 

Wraz z dojściem Hitlera do władzy w 1933 roku rozpoczął się okres systema-
tycznego wykluczania Żydów z życia publicznego. W czasie Nocy Kryształo-
wej w 1938 roku spalono główną wrocławską synagogę (tzw. Synagogę na Wy-
gonie). Większość żydowskich instytucji została zlikwidowana, a społeczność 
zdziesiątkowana. Po II wojnie światowej do miasta napłynęli ocaleni Żydzi 
z różnych części Polski oraz repatrianci. Przez krótki czas w latach 40. XX w. 
Wrocław był największym ich skupiskiem w Polsce (około 15–20 tysięcy osób).
Jednak z biegiem lat, zwłaszcza po fali emigracji związanej z wydarzeniami 
Marca 1968 roku i nasileniem antysemickiej propagandy, społeczność ta znacz-
nie się skurczyła.

Dziś Gmina Wyznaniowa Żydowska we Wrocławiu, choć nieliczna, prowadzi 
działalność religijną i kulturalną. Synagoga Pod Białym Bocianem, jedna z nie-
wielu ocalałych po wojnie, została odrestaurowana i stanowi centrum życia 
żydowskiego oraz miejsce wydarzeń kulturalnych i upamiętnień.

TARNÓW 

WROCŁAW 

Tam, gdzie mieszkaliśmy, przy Szpitalnej, to nie była jeszcze stric-
te dzielnica żydowska, ale większość domów była zajęta przez Żydów. 
My mieszkaliśmy w takiej kamienicy dwupiętrowej, a jeszcze kilka lat 
wcześniej mieszkańcy w tych domach byli wymieszani. Ale już ostatnio 
[tuż] przed wojną, to tam mieszkali sami Żydzi. I w tej okolicy zasad-
niczo mieszkali sami Żydzi. Jeszcze bardziej, taka już ściślej żydowska 
dzielnica, to była w okolicy Rynku. Tam był Plac Rybny, gdzie krewni 

moi mieszkali, to tam już mieszkali sami Żydzi.

Where we lived, on Szpitalna Street, it wasn’t yet strictly a Jewish district, 
but most of the houses were occupied by Jews. We lived in a two-story tene-
ment house, and just a few years earlier, the residents in those houses were 
mixed. But recently [ just] before the war, only Jews lived there. And in that 
area, essentially, only Jews lived. Even more so, a more strictly Jewish dis-

trict, that was near the Market Square. There was Plac Rybny, where my rel-
atives lived, and that was where only Jews lived.

6.

5.

1. 2. 3.

4.



Gizela Fudem urodziła się w 1924 roku w Tarnowie. Wychowywała się z dwójką 
rodzeństwa – Taubą i Mojżeszem. 

Ojciec Gizeli, Josef Grunberg, pochodził ze Stopnicy. Był bardzo religijnym 
Żydem i prowadził mleczarnię. Rodzice Josefa, Szmul i Bajla Grunbergowie, 
mieszkali w Stopnicy przy rynku. Szmul Grunberg, jako właściciel sklepu z ar-
tykułami żelaznymi, należał do grupy dobrze sytuowanych obywateli. Dziad-
kowie Gizeli ze strony ojca – Bajla i Szmul – byli bardzo religijni i przywiązani 
do tradycji.

Mama Gizeli Fudem nazywała się Sara Grunberg (z domu Muschel). Jej rodzi-
cami byli Chaim i Debora Muschelowie. Sara miała sześcioro młodszego ro-
dzeństwa. Sara Grunberg nie pracowała zawodowo, tylko pomagała mężowi 
i zajmowała się domem. Nie była aż tak religijna jak jej mąż. Babcia Gizeli, De-
bora Muschel, zmarła w wieku 46 lat, kiedy Gizela była czteroletnią dziewczyn-
ką. Po śmierci żony dziadek Chaim nadal mieszkał w Tarnowie, gdzie posiadał 
rozlewnię wina i duży dom mieszczący się przy ulicy Folwarcznej. Tuż przed 
drugą wojną światową ożenił się drugi raz.

Gizela Fudem was born in 1924 in Tarnów. She grew up with two siblings – Tauba 
and Moshe.

Gizela’s father, Josef Grunberg, came from Stopnica. He was a very religious Jew 
and ran a dairy factory. Josef’s parents, Szmul and Bajla Grunberg, lived in Stopnica 
near the market square. Szmul Grunberg, as the owner of a hardware store, belonged 
to a group of well-to-do citizens. Gizela’s paternal grandparents – Bajla and Szmul – 
were very religious and attached to tradition.

Gizela Fudem’s mother was Sara Grunberg (née Muschel). Her parents were Chaim 
and Debora Muschel. Sara had six younger siblings. Sara Grunberg did not work 
professionally; she helped her husband and took care of the house. She was not as 
religious as her husband. Gizela’s grandmother, Debora Muschel, died at the age of 
46, when Gizela was four. After his wife’s death, Grandpa Chaim continued to live 
in Tarnów, where he owned a wine bottling plant and a large house on Folwarczna 
Street. Just before the Second World War, he married for the second time.

1. 		 Stopnica, lata 20. XX w. Od prawej: Bajla Rywka 	 	 	
	 	 Grunberg i Szmul Grunberg (dziadkowie Gizeli Fudem 	
	 	 ze strony ojca), Baruch Grunberg (stryj Gizeli) i jego 	 	
	 	 żona Chawa.

		  Stopnica. 1920s. From right: Bajla Rywka Grunberg and 	 	
	 	 Szmul Grunberg (Gizela Fudem’s paternal grandparents),  
	 	 Baruch Grunberg (Gizela’s uncle) and his wife Chawa.  
		

  
Zdjęcia z kolekcji Centropy i United States Holocaust 
Memorial Museum w Waszyngtonie.

Photos from the Centropa Collection at the United States 	 	 	
Holocaust Memorial Museum, Washington, D.C.

2. 		 Tarnów, 1928 r. Gizela Fudem z siostrą Taubą. 

		  Tarnów, 1928. Gizela Fudem with her sister Tauba. 

3.  	 Tarnów, 1935 r. Matka Gizeli Fudem, Sara 	Grunberg, 		 	
   	  	  brat Gizeli – Mojżesz. 

		  Tarnów, 1935. Gizela Fudem’s mother, Sara Grunberg,  				  
	 	 Gizela’s brother, Mojżesz. 

1921 
narodziny  

Tauby Grunberg

birth of Tauba  
Grunberg

1924  
narodziny Gizeli Fudem 

(z domu Grunberg)

birth of Gizela Fudem  
(née Grunberg)

1928   
narodziny Mojżesza 

Grunberga

birth of Moshe Grunberg

Dad was a well-known name, a very respected and well-liked man, and even 
sometimes, when there were disputes between Jews and they didn’t want to  

settle it in court, but among themselves, he was the mediator. Besides, they knew 
he was an expert in accounting, so he enjoyed a lot of trust. He didn’t have 

 money, but he had respect.

RODZINA | FAMILY

2. 3.1.

Tata był znaną marką, był bardzo szanowanym i lubianym człowiekiem 
i nawet czasem, jak gdzieś były jakieś spory między Żydami, a nie chcieli 
tego załatwiać w sądzie, tylko między sobą, to on był takim rozjemcą. Poza 

tym wiedzieli, że się zna na księgowości, więc cieszył się dużym zaufaniem. 
Pieniędzy nie miał, ale szacunek miał.

Gizela Fudem
(Grunberg)

Tauba Grunberg

Rafael Muschel

Debora Muschel

Chaim Muschel

Berisch Muschel

Mozes Muschel

Bronia  Muschel

Bala Muschel

Rebeka Muschel
Sara Lea Grunberg

(Muschel) 
Josef Nechemiasz  

Grunberg

Mojżesz Grunberg

Lajbisz Grunberg

Baruch Grunberg

Szmul Grunberg

Bajla (Bela) Rywka

RODZEŃSTWO
MAMY

MOTHER’S  
SIBLINGS

RODZEŃSTWO
GIZELI

GIZELA’S 
SIBLINGS

RODZEŃSTWO
TATY

 FATHER’S ` 
SIBLINGS

RODZICE
TATY

 FATHER’S ` 
PARENTS

RODZICE
MAMY

 MOTHER’S ` 
PARENTS

RODZICE GIZELI
GIZELA’S PARENTS

DRZEWO GENEALOGICZNE GIZELI FUDEM.
GIZELA FUDEM’S FAMILY TREE.



 

ŻYCIE PRZED WOJNĄ | LIFE BEFORE THE WAR

Religijność

Gizela Fudem pochodziła z bardzo religijnej rodziny. Chodzili na różne święta 
i w soboty do niewielkiego domu modlitw – sztiblu. Ojciec Gizeli - Josef Nehe-
miasz Grunberg był  pobożnym chasydem i absolutnie nie tolerował niczego, 
co nie było zgodne z żydowską tradycją i zasadami. Zawsze późnym popołu-
dniem w piątek udawał się do sztiblu. W domu ściśle przestrzegano Szaba-
tu. Natomiast matka Gizeli – Sara Lea była zdecydowanie mniej religijna od 
męża, choć oboje pochodzili z głęboko wierzących, tradycyjnych rodzin. Róż-
nice w religijności rodziców Gizeli wynikały z wychowania i odzwierciedlały 
podejście dziadków. Szmul i Bajla Grunbergowie – dziadkowie ze strony ojca 
porozumiewali się z innymi jedynie w języku jidysz, pomimo znajomości języ-
ka polskiego. Babcia nosiła perukę, a dziadek czarny kaszkiet, typowy dla Ży-
dów w zaborze rosyjskim. Z kolei dziadkowie ze strony matki, Chaim i Debora 
Muschel byli o wiele bardziej świeccy od Grunbergów.  

Edukacja

Gizela Fudem nauczyła się czytać i pisać w religijnej szkole dla dziewcząt Bejs 
Jakow. Dwukrotnie była też na koloniach organizowanych przez tę szkołę. Za-
nim skończyła 6 lat zaczęła chodzić do szkoły. W szkole powszechnej nauczy-
cielami byli w większości Polacy. Tylko religii żydowskiej uczyła Żydówka.  
Choć lekcje odbywały się również w sobotę, Gizela nie chodziła w tym dniu 
do szkoły. Ze względu na klasę, która liczyła mniej więcej pół na pół Żydówek 
i nie-Żydówek, w soboty organizowano jedynie lekcje gimnastyki i muzyki. 

Gizela miała wysokie wyniki w nauce, najbardziej lubiła matematykę i język 
polski, ale za to nie przepadała za historią. Kończąc szkołę powszechną miała 
niecałe 13 lat, a następnie poszła do szkoły handlowej, gdzie zaczęła się kształ-
cić na pomoc księgowego.

Religious life

Gizela Fudem came from a very religious family. On Shabbat and Jewish holidays 
they attended services in a small house of prayer – a shtibl. Gizela’s father, Josef 
Nehemiah Grunberg, was a devout Hasidic Jew and absolutely did not tolerate an-
ything that was not in accordance with Jewish tradition and principles. He always 
went to the shtibl late on Friday afternoons. Shabbat was strictly observed at home. 
Gizela’s mother, Sara Lea, was decidedly less observant than her husband, although 
both came from deeply religious, traditional families. The differences in Gizela’s par-
ents’ religiosity stemmed from their upbringing and reflected the approach of their 
grandparents. Her paternal grandparents, Szmul and Bajla Grunberg, communicat-
ed only in Yiddish, despite their knowledge of Polish. Her grandmother wore a wig, 
and her grandfather wore a black cap, typical of Jews in the Russian partition. Her 
maternal grandparents, Chaim and Debora Muschel, were much more secular than 
the Grunbergs.

Education

Gizela Fudem learned to read and write at the Beis Yakov religious school for girls. 
She also attended summer camps organized by the school twice. Before she was 
six, she began attending school. At the elementary school, the teachers were most-
ly Poles. Only Jewish religion was taught by a Jewish woman. Although classes 
were also held on Saturdays, Gizela did not attend school on those days. Due to the 
class being roughly 50/50 Jewish, only gymnastics and music classes were offered 
on Saturdays.

Gizela excelled in her studies, particularly in math and Polish, but she disliked his-
tory. She finished primary school at the age of 13 and then went to a trade school, 
where she began training to be an accountant’s assistant.

Antysemityzmu w szkole raczej nie doświadczyłam, były może  
czasami jakieś drobne nieprzyjemności. Były nauczycielki, które  

czasem którejś z nas dokuczyły, ale to na ogół się łączyło z tym, że 
jak się któraś gorzej uczyła, czy była z jakiegoś bardziej zaniedbanego 

domu, to przy okazji jej jeszcze wypomniano, że jest Żydówką.

W Szabas tato nie pracował, ale się z kolei dużo modlił. I tak szedł 
zawsze późnym popołudniem w piątek do sztibl, zależnie od tego,  

kiedy tam odpowiednio te gwiazdy się zapalały.

Tata sobie życzył w sobotę, że mamy rozmawiać po żydowsku.

1.  Szkoła im. S. Staszica w Tarnowie. Pocztówka 
	  ze zbiorów Marka Tomaszewskiego.

	  Stanisław Staszic School in Tarnów. Postcard from  
	  Marek Tomaszewski’s collection.

2.	 Arkusz ocen Gizeli Fudem. Publiczna Szkoła Powszechna 	 	
	  Żeńska im. Królowej Jadwigi, rok szkolny 1931/1932. 

	  Gizela Fudem’s grade sheet. Queen Jadwiga Public Primary 	 	 	
	  School for Girls, school year 1931/1932. 

	  Źródło / Source: Archiwum Narodowe w Krakowie Oddział w Tarnowie.

4.	 Projekt budynku synagogi „Chaduschim”, autorstwa Franciszka 
	  Hackbeila „starszego”, 1901 r. 

	  Design of the “Hadushim” synagogue building, authored by Franciszek  
	  Hackbeil “the elder”, 1901.

	  Źródło/Source: Archiwum Narodowe w Krakowie Oddział w Tarnowie (ANK O.T., ZMiPMRNwT,  
	  sygn. AU 109, teczka „Lwowska 32”, s. 143).

3. 	 Tarnów, ul. Lwowska 32, 1940/1941 r. Budynek  synagogi chasydzkiej  	
	  „Chaduschim”. Zdjęcie ze zbiorów Marka Tomaszewskiego.

	  Tarnów, ul. Lwowska 32, 1940/1941. Building of the “Hadushim” Hasidic 		
 	  synagogue. Photo from Marek Tomaszewski’s collection.

1930 
Gizela uczy się w szkole 

powszechnej

Gizela attending  
elementary school

1937 
Gizela rozpoczyna naukę  

w szkole handlowej

Gizela begins education  
in trade school

I didn’t really experience antisemitism at school; there were a few minor  
annoyances. There were teachers who would occasionally tease one of us, 
but it usually involved the fact that if one of us was doing poorly in school 

or came from a more neglected home, they would also point  
out that she was Jewish.

Dad didn’t work on Shabbat, but he prayed a lot. He always went to the 
shtibl late on Friday afternoon, depending on when the stars  

were lit up there.

Dad would request that we speak Yiddish on Saturday.

4.

1. 2.

3.



 

ŻYCIE PRZED WOJNĄ | LIFE BEFORE THE WAR

Życie rodziny Grunbergów toczyło się spokojnym rytmem pracy i świąt. W ko-
szernej mleczarni, którą prowadził ojciec przy ulicy Folwarcznej produkowa-
no sery i masło, a w domu unosił się zapach przygotowywanych przez mamę 
Gizeli potraw. Dni upływały między obowiązkami i porządkami, w których po-
magała polska służąca Marynia, z którą rodzina była serdecznie związana – 
dzieci darzyły ją wyjątkową sympatią.

Najbardziej radosne były święta. W Pesach wszystko musiało być nowe i czy-
ste – wymieniano naczynia, szukano ukrytej macy, a dom błyszczał od frotero-
wanej podłogi. W Purim dzieci przebierały się i zanosiły sąsiadom słodkie po-
darki. W te dni ojciec odkładał księgi i bawił się z dziećmi, a w domu panowała 
wyjątkowa atmosfera.

Latem wyjeżdżano do Ciężkowic lub Muszyny. Dni mijały na spacerach, ką-
pielach w rzece i zabawie. Z polskimi sąsiadami utrzymywano serdeczne re-
lacje – zapraszano się na święta, rozmawiano na podwórku, pożyczano dro-
biazgi z kuchni.

Spokojne życie przerwał wybuch bomby na tarnowskim dworcu, w sierpniu 
1939 roku, jeszcze przed rozpoczęciem wojny. Gizela zapamiętała uciekających 
ludzi i spłoszone konie, całe białe od kurzu. Wtedy po raz pierwszy poczuła, że 
kończy się beztroski świat jej dzieciństwa.

The Grunberg family’s life revolved around a peaceful rhythm of work and holidays. 
Cheese and butter were produced in the kosher dairy factory run by their father on 
Folwarczna Street, and the house was filled with the aroma of dishes prepared by 
Gizela’s mother. Days passed between chores and cleaning, assisted by their Polish 
maid, Marynia, with whom the family had a close bond – the children felt a special 
affection for her.

The holidays were the most joyful. On Passover, everything had to be new and  
clean – dishes were replaced, hidden matzos were searched for, and the house spar-
kled with polished floors. On Purim, the children dressed up and brought sweet gifts 
to the neighbors. On these days, their father would put away the books and play with 
the children, and a special atmosphere prevailed in the house.

In the summer, they would travel to Ciężkowice or Muszyna. Days were filled with 
walks, swimming in the river, and playing. Cordial relations were maintained with 
their Polish neighbors – they invited each other for holidays, chatted in the yard, 
and borrowed trinkets from the kitchen.

This peaceful life was interrupted by a bomb explosion at the Tarnów train station 
in August 1939, even before the war began. Gizela remembered fleeing people and 
frightened horses, covered in dust. It was then that she first felt the end of the care-
free world of her childhood.

Pamiętam echa zmieniającej się sytuacji w Niemczech, jak Hitler dochodził 
do władzy. Mówiło się o tym, nawet było tak, że rok przed wojną zaczęli  

wyrzucać z Niemiec Żydów polskiego pochodzenia [...] I to była cała akcja, 
ich wysiedlano, wysyłano i na granicy bywało, że stawały całe transporty.  

Ich trzeba było potem przyjąć i jakoś porozmieszczać. I z takiego właśnie 
transportu miałam przez jakiś czas koleżankę. Ona nie mówiła po polsku 

i taka była bardzo nieszczęśliwa. [...] Nazywała się Hania Sznur. Pamiętam, 
że inni z tych transportów wysiedleńczych chodzili po domach i nawet dzieci 

sobie z nich żartowały, bo oni mówili łamaną polszczyzną. [...] Z innych  
wydarzeń międzynarodowych to pamiętam, że mówiło się o Anschlussie, 

i o zagrożeniach faszyzmu.

I remember the echoes of the changing situation in Germany as Hitler came 
 to power. There was talk of it, even a year before the war, they began expelling 
Jews of Polish descent from Germany [...] And that was the whole operation,  

they were deported, sent away, and sometimes entire transports would stop at the 
border. They then had to be accepted and relocated somehow. And I had a friend 
from one of those transports for a while. She didn’t speak Polish and was very 
unhappy. [...] Her name was Hania Sznur. I remember that others from those  

deportation transports would go door to door, and even the children would make 
fun of them because they spoke broken Polish. [...] Of other international events, 

I remember there was talk of the Anschluss and the threats of fascism.

1.		 Rzut budynku mieszkalno-handlowego w Tarnowie 	 	
	 	 należącego do dziadka Gizeli Fudem. 

	 	 Floor plan of a residential and commercial building  
	 	 in Tarnów belonging to Gizela Fudem’s grandfather.

	 	 Źródło/Source: Archiwum Narodowe w Krakowie Oddział w Tarnowie

2.		 Plan Tarnowa z 1931 roku. Skan z domeny publicznej.

	 	 Plan of Tarnów from 1931. Scan from the public domain.

3.		 Tarnów, wrzesień 1939.  Dworzec kolejowy po wybuchu 	
	 	 bomby  podłożonej 28 sierpnia  przez niemieckiego  
	 	 dywersanta Antoniego Guzego. Zdjęcie ze zbiorów  
	 	 Marka Tomaszewskiego.

	 	 Tarnów, September 1939. Railway station after the  
	 	 explosion of the bomb planted on 28 August 1939  
	 	 by a German saboteur Antoni Guzy. Photo from Marek  
	 	 Tomaszewski’s collection.

28.08.1939 
wybuch bomby podłożonej 

 na dworcu w Tarnowie przez  
niemieckiego dywersanta

explosion of a bomb planted  
at the station in Tarnów  
by a German saboteur

01.09.1939 
napaść nazistowskich  

Niemiec na Polskę

Nazi Germany’s attack  
on Poland

1. 2.

3.



 

WOJNA I ŻYCIE POD OKUPACJĄ | WAR AND LIFE UNDER OCCUPATION

Dla Gizeli Fudem oraz jej rodziny wybuch wojny związany był z wielkim szo-
kiem oraz niewyobrażalnym strachem. Wszyscy obawiali się o siebie, rodzinę, 
przyjaciół, pracę, przyszłość… Mleczarnia ojca uległa zniszczeniu przy wysa-
dzaniu przez Niemców wielkiej synagogi usytuowanej w pobliżu. Josef Grun-
berg znalazł wtedy pracę jako księgowy. W piwnicach budynku odebranego 
przez Niemców dziadkowi Gizeli założono fabrykę przetworów owocowych. 
Gizela i jej siostra Tauba pracowały tam przez jakiś czas, a później ukończyły 
kurs kroju i szycia. 

Na przełomie 1940 i 1941 roku sytuacja znacznie się pogorszyła. Z niektórych 
dzielnic zaczęto wyrzucać Żydów, ponadto do Tarnowa przesiedlano ludność ży-
dowską z innych miejscowości. Gmina żydowska musiała gdzieś rozmieścić lu-
dzi, dlatego do mieszkania Grunbergów dokwaterowano pięcioosobową rodzinę. 

For Gizela Fudem and her family, the outbreak of war brought great shock and unim-
aginable fear. Everyone feared for themselves, their family, their friends, their jobs, 
and their future. Their father’s dairy factory was destroyed when the Germans blew 
up the nearby great synagogue. Josef Grunberg then found work as an accountant. 
A fruit jam factory was established in the basement of the building the Germans 
had taken from Gizela’s grandfather. Gizela and her sister Tauba worked there for 
a while and later completed a sewing course.

At the turn of 1940 and 1941, the situation worsened significantly. Jews began to be 
expelled from some districts, and Jews from other towns were relocated to Tarnów. 
The Jewish community needed somewhere to house people, so a five-member fam-
ily was moved into the Grunbergs’ apartment.

Pamiętam, że obudził mnie wtedy straszny grzmot, podniosłam wzrok,  
a nad moją głową kołysała się lampa, huśtała się dosłownie, taki był 

wstrząs. Myśmy mieszkali przy ulicy Szpitalnej, przy tej ulicy znajdowały  
się dwa szpitale, był szpital taki powszechny, a jeszcze paręset metrów dalej 

był szpital żydowski. Bomba tam spadła, nie trafiła w sam szpital, tylko  
wybuchła pod szpitalem. Był potem wielki lej na ulicy, i wtedy wiedzieliśmy, 

że to już na serio jest wojna.

Wtedy też nie wolno było nosić brody i odbyło się takie straszne i dla nas 
bolesna zdarzenie, że przyszedł fryzjer do domu, i ścinał mojemu tacie 

brodę, żeby mógł gdzieś wyjść na ulicę, bo jak nie, to Niemcy łapali  
i wyrywali tę brodę. Myśmy bardzo ciężko to przeżyli, wszyscy płakaliśmy. 
Ile nas było w domu, tośmy płakali, łącznie z tatą. [...] Pamiętam jak dziś  
tę sytuację w pokoju, wiem, gdzie które z nas stało, jak tę brodę ścinali.

I remember being woken by a terrible clap of thunder. I looked up, and a lamp was 
swinging above my head, literally swinging. It was such a shock. We lived on  

Szpitalna Street. There were two hospitals on that street: a general hospital, and 
a few hundred meters away was a Jewish hospital. A bomb fell there; it didn’t hit 
the hospital itself, but exploded next to it. There was a huge crater in the street, 

and that’s when we knew it was truly war.

Back then, beards weren’t allowed, and a terrible and painful incident occurred: 
a barber came to the house and cut my father’s beard so he could go out into the 

street, because if he didn’t, the Germans would catch him and rip it off. We all 
cried. As many of us were at home, we all cried, including my father. [...]  

I remember the situation in the room like it was yesterday. I know where each  
of us was standing when they cut his beard.

1.		 Tarnów, ulica Folwarczna, 16 września  1940. Przy tej ulicy przed 		 	
	 	 wojną ojciec Gizeli Fudem prowadził mleczarnię. Na fotografii  
	 	 widoczne są ruiny Synagogi Jubileuszowej zniszczonej w listopadzie 	
	 	 1939 roku. Zdjęcie ze zbiorów Marka Tomaszewskiego.

	 	 Tarnów, ul. Folwarczna; September 16, 1940. Before the war, Gizela 	 	 	
	 	 Fudem’s father ran a dairy factory on this street. The photograph shows the 	
	 	 ruins of the Jubilee Synagogue, destroyed in November 1939. Photo from 	
	 	 Marek Tomaszewski’s collection.

2.		 Tarnów, 1941 rok. Obcinanie bród żydowskim mężczyznom.  
	 	 Zdjęcie ze zbiorów Marka Tomaszewskiego.

	 	 Tarnów, 1941. Jewish men having their beards cut. Photo from  
	 	 Marek Tomaszewski’s collection.

3.		 Tarnów pod okupacją niemiecką. Na pierwszym planie starszy  
	 	 mężczyzna noszący na ramieniu opaskę z gwiazdą Dawida. 
	 	 Zdjęcie z kolekcji Marka Tomaszewskiego.

		  Tarnów under German occupation. In the foreground, an elderly 	  
		  man wearing a Star of David armband. Photo from Marek  
	 	 Tomaszewski’s collection.

03.09.1939 
pierwsze bombardowanie  
Tarnowa przez Niemców

the first bombing of Tarnów  
by the Germans

05/06.09.1939 
najcięższy niemiecki  

nalot na Tarnów

the heaviest German air  
raid on Tarnów

09/10.11.1939 
zniszczenie tarnowskich  

synagog

destruction of Tarnów  
synagogues

08.12.1941 
pierwsze masowe mordy na  

ludności żydowskiej w Tarnowie

the first mass murder of Jewish  
people in Tarnów

1.

2. 3.



 

ZAGŁADA ŻYDOWSKIEGO TARNOWA | THE DESTRUCTION OF JEWISH TARNÓW

Rok 1942 był jednym z najtragiczniejszych w życiu Gizeli. Dopóki było to moż-
liwe, rodzina trzymała się razem. Nawet w getcie jedzenie pozostawało koszer-
ne, ojciec rygorystycznie przestrzegał postów — święto Jom Kipur 1942 roku 
zapadło Gizeli w pamięć jako moment jej osobistego buntu przeciw religijnym 
zakazom: tego dnia nie przestrzegała postu.

Rodzina przetrwała pierwszą i drugą akcję w getcie ukrywając się, ale pod-
czas kolejnej Gizela i Tauba straciły prawie wszystkich najbliższych: matkę, 
ojca, brata… Tydzień wcześniej ogarnięta strachem Gizela zdecydowała się na 
ucieczkę. Pomogła jej w tym szkolna koleżanka Gabriela Niedojadło. Jednak 
niepokój o siostrę i brak możliwości utrzymania poza gettem zmusiły Gizelę 
do powrotu. 

Gizela z trudem uzyskała pozwolenie na powrót do pracy w zakładzie Juliusa 
Madritscha, gdzie zatrudniono też Taubę. Latem 1943 getto podzielono, a jesie-
nią rozpoczęła się ostateczna likwidacja. Pod koniec 1943 roku zginęli kolejni 
członkowie rodziny, wśród nich dziadek. Gizela i Tauba zostały przewiezione 
do obozu Plaszow w Krakowie, gdzie Madritsch przeniósł swoje zakłady.

The year 1942 was one of the most tragic in Gizela’s life. Her family stuck together for 
as long as possible. Even in the ghetto, food remained kosher, and her father strictly 
observed fasts—Yom Kippur 1942 is remembered by Gizela as a moment of her per-
sonal rebellion against religious prohibitions: she didn’t fast that day.

The family survived the first and second Aktion in the ghetto by hiding, but during 
the next Aktion, Gizela and Tauba lost almost everyone close to them: their moth-
er, father, and brother. A week earlier, gripped by fear, Gizela decided to escape. Her 
schoolmate Gabriela Niedojadło helped her. However, anxiety about her sister and 
the lack of financial support outside the ghetto forced Gizela to return.

Gizela struggled to obtain permission to return to work at Julius Madritsch’s facto-
ry, where Tauba was also employed. In the summer of 1943, the ghetto was divided, 
and the final liquidation began in the fall. By the end of 1943, more family members 
had perished, including her grandfather. Gizela and Tauba were transported to the 
Plaszow camp in Kraków, where Madritsch had relocated his business.

A tydzień po mojej ucieczce była ta trzecia akcja w getcie. Moja siostra była 
w pracy i kiedy ona wróciła, to już nie było rodziców ani brata, w między 
czasie ich wzięli. Ja potem byłam jeszcze parę tygodni u tej koleżanki. Ale 
siostra rozpaczała okropnie, żebym wróciła, bo zastała puste mieszkanie 

i nie mogła sobie miejsca znaleźć. I jak okazało się, że nie mogłam stamtąd 
nigdzie wyjechać, to zdecydowałam się wrócić do getta. [...]

A rodzice i braciszek zginęli w Bełżcu…

Trzymano nas najpierw dwa dni pod rząd na placu autobusowym.  
Trzeba było klęczeć. I w jednym dniu ludzi zabrano do obozu, do Płaszowa, 
 a w drugim dniu reszta poszła wprost do Oświęcimia i stamtąd nikt nie 
przeżył. I w tym drugim dniu był mój dziadek i te ciotki. A ja z siostrą  
trafiłyśmy do Płaszowa. Zdaje się, że nas wywieźli w czwartek, a ich  

w piątek. W każdym razie oni wszyscy zginęli. A ja razem z siostrą dostałam 
się do Płaszowa i tam byłam jeszcze rok. W Płaszowie pracowałyśmy  

w tej samej firmie [Madritsch], która tam się przeniosła.

A week after my escape, there was that third Aktion in the ghetto. My sister was  
at work, and when she returned, my parents and brother were gone; they’d taken 
 them in the meantime. I stayed with that friend for a few weeks after that. But 
my sister was desperate to return, because she found the apartment empty and 

couldn’t cope with that. And when it turned out I couldn’t leave, I decided to return 
to the ghetto. [...] And my parents and my brother died in Bełżec...

First, we were held for two days in a row in the bus yard. We had to kneel. And one 
day, people were taken to the camp, to Płaszów, and the next day, the rest went 
straight to Auschwitz, and none of them survived. And on that second day, my 

grandfather and my aunts were there. And my sister and I ended up in Płaszów. 
I think they took us on Thursday, and them on Friday. In any case, they all died. 

My sister and I got sent to Płaszów and stayed there for another year. In Płaszów, 
we worked for the same company [Madritsch], which had moved there.

01/18.06.1942 
masowe egzekucje w centrum 

 Tarnowa i w lesie Buczyna 
w Zbylitowskiej Górze;  

deportacje do obozu zagłady 
w Bełżcu

mass executions in the center  
of Tarnów and in Buczyna forest  

in Zbylitowska Góra; deportations  
to Bełżec death camp

19.06.1942 
utworzenie getta w Tarnowie

establishment of Tarnów Ghetto

16/17.09.1942 
deportacje z getta w Tarnowie  

do obozu zagłady w Bełżcu

deportations from Tarnów Ghetto  
to the death camp in Bełżec

02.09.1943 
rozpoczęcie likwidacji  

tarnowskiego getta

beginning of the liquidation  
of Tarnów Ghetto

1942 
listopad/November 
kolejna akcja w getcie  

tarnowskim: Gizela traci  
rodziców i brata

another deportation action in  
Tarnów Ghetto: death of Gizela’s 

parents and brother

1. 2.	 	 Tarnowskie getto. Zdjęcia ze zbiorów  
	 	 	 Marka Tomaszewskiego.

	 	 	 Tarnów Ghetto. Photos from Marek  
	 	 	 Tomaszewski’s collection.

3.		 Julius Madritsch – austriacki przedsiębiorca, który zatrudniał 	
	 	 Żydów w swoich zakładach krawieckich w Krakowie, Bochni 	
	 	 i Tarnowie i uratował życie setek osób. Odznaczony medalem 	
	 	 Sprawiedliwych wśród Narodów Świata w 1964 roku. Zdjęcie 	
	 	 z domeny publicznej.

		  Julius Madritsch – Austrian entrepreneur who employed Jews 	 
		  in his tailoring shops in Kraków, Bochnia, and Tarnów and saved the 	
	 	 lives of hundreds. He was awarded the Righteous Among  
	 	 the Nations medal in 1964. Photo from the public domain.

1.

2.

3.



 

PLASZOW, AUSCHWITZ-BIRKENAU, BERGEN-BELSEN 

W sierpniu 1944 roku Gizela wraz z siostrą Taubą została wywieziona z obozu 
Plaszow do Auschwitz-Birkenau. Odebrano im odzież, ogolono głowy i umiesz-
czono w przepełnionych barakach. Gizela została skierowana do ciężkich ro-
bót fizycznych przy kopaniu nowego koryta Wisły. W obozie Gizela i jej siostra 
trzymały się blisko z trzema koleżankami z Płaszowa, aż do dnia, w którym te 
kobiety zostały wywiezione do obozu Stutthof, w którym zginęły. Gizela i Tau-
ba zdołały uniknąć takiego losu dzięki pomocy wujka. 

Pod koniec grudnia 1944 siostry zostały przewiezione w jednym z ostatnich 
masowych transportów do Bergen-Belsen. Gizela pracowała w obozowej kuch-
ni. Udawało jej się przemycać resztki dla siostry bądź handlować nimi z inny-
mi więźniarkami. 

Zima, przeludnienie i panujący głód sprawiały, że choroby rozprzestrzeniały 
się błyskawiczne. Tauba zachorowała wtedy na tyfus. Gizela robiła co mogła, 
by uratować siostrę, lecz niestety Tauba zmarła 23 kwietnia 1945, niedługo po 
oswobodzeniu obozu przez siły brytyjskie. Gizela była przy niej do samego koń-
ca. Została pochowana przez koleżanki i siostrę, które pożegnały ją modlitwą.

In August 1944, Gizela and her sister Tauba were deported from the Płaszów camp to 
Auschwitz-Birkenau. Their clothes were taken, their heads shaved, and they were 
placed in overcrowded barracks. Gizela was assigned to hard physical labor digging 
a new channel for the Vistula River. In the camp, Gizela and her sister remained 
close to three other inmates from Plaszow until the day these women were deported 
to Stutthof camp, where they all perished. Gizela and Tauba managed to avoid this 
fate thanks to the help of their uncle. 

In late December 1944, the sisters were transferred in one of the last mass transports 
to Bergen-Belsen. Gizela worked in the camp kitchen. She managed to smuggle left-
overs to her sister or trade them with other prisoners. 

The winter, overcrowding, and the prevailing hunger meant that disease spread rap-
idly. Tauba then contracted typhus. Gizela tried her best to save her sister, but unfor-
tunately Tauba died on April 23, 1945, shortly after the camp was liberated by British 
forces. Gizela was with her until the very end. Tauba was buried by her friends and 
sister, who said their final prayers.

To było już w ostatnim okresie wojny, ja do siostry przychodziłam, jeszcze 
próbowałam jej coś zorganizować, coś zanieść i ratować ją. W tym czasie 

przyszli Anglicy, i nas oswobodzili. Spóźnili się nie dużo, gdyby powiedzmy 
przyszli tydzień wcześniej, to może byłaby jakaś szansa. [...] Ale moja  

siostra była już wtedy zupełnie jak szkielet, i na wszystko było za późno. 
Piętnastego kwietnia nas oswobodzono, a ona zmarła dwudziestego  

trzeciego. [...] No a jak przyszli Anglicy, to przez głośniki powiedzieli, żeby 
się nie martwić, że już jesteśmy wolni. Pamiętam, że zupełnie się nie  

cieszyłam, absolutnie nie potrafiłam. Nie wierzyłam, że to naprawdę koniec, 
nic do mnie nie docierało.

It was already in the final stages of the war. I was visiting my sister, still trying  
to organize things for her, to bring her something, to save her. At that time, the  
English arrived and liberated us. They weren’t much late; if they’d come a week  

earlier, maybe there would have been a chance. [...] But my sister was already 
a skeleton by then, and it was too late for anything. On April 15th, we were  

liberated, and she died on April 23rd. [...] And when the English arrived, they  
announced over the loudspeakers not to worry, that we were already free.  
I remember I wasn’t happy at all, I was absolutely speechless. I couldn’t  

believe it was really over; nothing was getting through to me.

1944 
sierpień/August

Gizela i Tauba trafiają  
do Auschwitz-Birkenau

Gizela and Tauba sent  
to Auschwitz-Birkenau

30.12.1944 
Gizela i Tauba wywiezione  
do obozu Bergen-Belsen

Gizela and Tauba transported to 
Bergen-Belsen concentration camp

15.04.1945 
wyzwolenie obozu Bergen- 

Belsen przez aliantów

Bergen-Belsen camp  
liberated by the Allies

23.04.1945 
23.04.1945

śmierć Tauby Grunberg

death of Tauba Grunberg

1.		 Widok obozu Plaszow w 1942 roku.  
	 	 Zdjęcie z domeny publicznej.

	 	 View of the Plaszow camp in 1942.  
	 	 Photo from public domain.

3.		 Kobiety w obozie Bergen-Belsen po wyzwoleniu  
	 	 w 1945 roku. Zdjęcie z domeny publicznej, 

	 	 Women in Bergen-Belsen after liberation in 1945.  
	 	 Photo from public domain.

	 	 Imperial War Museum; Army Film & Photographic Unit, Oakes, H (Sgt) BU4274

4.		 Widok obozu Bergen-Belsen po wyzwoleniu  
	 	 w 1945 roku. Zdjęcie z domeny publicznej.

	 	 View of the Bergen-Belsen camp after liberation  
	 	 in 1945. Photo from public domain.

	 	 Imperial War Museum; Army Film & Photographic Unit, Oakes, H (Sgt) BU4711

2.		 Tory kolejowe, wartownia i brama główna Auschwitz II 			
	 	 (Birkenau), 1945. Zdjęcie z domeny publicznej.

		  Railway tracks, guardhouse, and main gate of Auschwitz II 	 	
		  (Birkenau), 1945. Photo from public domain.
	 	 Źródło/Source: Imperial War Museum; Army Film & Photographic Unit, Oakes,  
	 	 H (Sgt) BU4711 

1.

4.

2.

3.



 

PO WOJNIE | AFTER THE WAR 

Po wyzwoleniu byłych więźniów Bergen-Belsen przenoszono do dawnych ko-
szar, ok. 3 km od obozu. Powstał obóz dla dipisów [DP – displaced persons 
czyli osób które znalazły się poza krajem pochodzenia]. Gizela uczęszczała do 
założonej w obozie szkoły. Poza tym pracowała w administracji obozu, w biu-
rze poszukiwań, gdzie wykorzystywała znajomość angielskiego i niemieckiego. 
Ludzie przebywający w obozie mogli ale nie musieli pracować. Otrzymywali 
kupony żywnościowe i wymieniali towary, popularną walutą były papierosy, 
czekolada i kawa.

Do Bergen oprócz byłych więźniów obozów i pracowników przymusowych za-
częli przybywać również uchodźcy z Polski, m.in. przyszły mąż Gizeli Leon Fu-
dem, który przeżył wojnę na terenie ZSRR, ale stracił całą rodzinę i po krótkim 
pobycie w Polsce postanowił wyjechać na Zachód.
 
11 sierpnia 1947 roku Gizela i Leon pobrali się w Bergen. Ostatecznie wrócili do 
Polski, do Wrocławia, gdzie mieszkali już dwaj wujkowie Gizeli – jedni z nie-
licznych ocalałych członków rodziny. Gizela szukała krewnych także w Łodzi – 
spotkała tam jedynie kuzynkę i jej męża, którzy przygotowywali się do wyjaz-
du z Polski. Gizela i Leon postanowili jednak pozostać we Wrocławiu.

After liberation, Bergen-Belsen prisoners were relocated to former military barracks, 
approximately 3 km from the camp. A camp for DPs (displaced persons) was estab-
lished. Gizela attended a school founded in this camp. She also worked in the camp 
administration and in the tracing office, where she utilized her knowledge of Eng-
lish and German. People in the camp were allowed to work, but were not required to. 
They received food stamps and exchanged goods; cigarettes, chocolate, and coffee 
were popular currencies.

In addition to former camp prisoners and forced laborers, refugees from Poland also 
began arriving in Bergen, including Gizela’s future husband, Leon Fudem, who had 
survived the war in the USSR but lost his entire family and, after a short stay in Po-
land, decided to emigrate to the West.

On August 11, 1947, Gizela and Leon married in Bergen. Ultimately, they returned to 
Wrocław, Poland, where two of Gizela’s uncles who had survived were already living. 
Gizela also searched for relatives in Łódź, where she encountered only a cousin and 
her husband, who were preparing to leave Poland. However, Gizela and Leon decid-
ed to remain in Wrocław.

Ślub z mężem braliśmy w Bergen. To było 11 września 1947 roku. Ślub był 
w urzędzie i pamiętam, że mój mąż nie rozumiał nic po niemiecku i nic nie 

mówił. Tylko w odpowiednim momencie musiałam mu dać znać, żeby  
powiedział ‘Ja’ [tak]. Niektórzy z członków rodziny do dziś nie mogą nam 

wybaczyć, że nie był to prawdziwy żydowski ślub.  
Ale wtedy nikt o tym nie myślał.

My husband and I were married in Bergen. It was September 11, 1947.  
The wedding took place at the registry office, and I remember that my husband 

didn’t understand a word in German and didn’t speak. I just had to let him know 
at the right moment to say ‘Ja’ [I do]. Some family members still can’t forgive us 
for not having a true Jewish wedding. But no one thought about that at the time.

We lived in the camp until 1948, when we decided to return to Poland. Everyone 
strongly advised us against it. But I wanted to continue my education and  

imagined that this was only possible in Poland. Or so I thought. Besides, I was  
deeply attached to the language and couldn’t imagine life anywhere else.

11.09.1947 
ślub Gizeli i Leona

marriage of Gizela and Leon 1948 
Gizela i Leon Fudem  

przyjeżdżają do Polski

Gizela and Leon Fudem  
arrive to Poland

1.		 Bergen 1948. Gizela i Leon Fudem. Zdjęcie z kolekcji Centropy 	
		  i United States Holocaust Memorial Museum w Waszyngtonie.	

	 	 Bergen, 1948. Gizela and Leon Fudem. Photo from the Centropa 	
	 	 Collection at the United States Holocaust Memorial Museum, 	 	
	 	 Washington, D.C.

2. 3.	 	 Wrocław w latach 60. XX w. Zdjęcia z Narodowego  
	 	 	 Archiwum Cyfrowego.

			   Wrocław in 1960s. Photos from the National Digital Archive.

W obozie mieszkaliśmy do 1948 roku, kiedy to zdecydowaliśmy się na  
powrót do Polski. Wszyscy nam bardzo odradzali. Ale ja chciałam się uczyć 

dalej i wyobrażałam sobie, że to jest możliwe tylko w Polsce. Tak mi się  
wydawało. Poza tym byłam bardzo związana z językiem i jakoś nie  

wyobrażałam sobie życia gdzie indziej.

1.

2.

3.



 

WE WROCŁAWIU | IN WROCŁAW 

Początkowo Gizela rozpoczęła studia humanistyczne, jednak szybko odkryła 
w sobie zamiłowanie do nauk ścisłych. Przeniosła się na Politechnikę Wro-
cławską, gdzie ukończyła studia na kierunku budownictwo żelbetonowe 
w 1956 roku. W 1955 roku urodziła córkę, Barbarę. 

Zatrudniona w katedrze mechaniki budowli, pracowała przez dziewięć lat jako asy-
stentka, a następnie przeszła do biura projektów, gdzie pozostała aż do emerytury. 

Gizela i jej mąż uczestniczyli w działalności TSKŻ, chodzili do teatru żydow-
skiego przy ulicy Świdnickiej, brali udział w uroczystościach rocznicowych 
powstania w getcie warszawskim, a także utrzymywali symboliczny kontakt 
z wrocławską gminą żydowską, np. odbierając macę na Pesach. 

Nigdy nie ukrywała swojego pochodzenia. Jej koledzy i koleżanki z pracy wie-
dzieli, że jest Żydówką. Po wojennych doświadczeniach, gdy przez kilka ty-
godni musiała żyć „po aryjskiej stronie” i udawać kogoś innego, uznała, że już 
nigdy nie będzie ukrywać swojej tożsamości.

In Wrocław Gizela initially began studying the humanities, but quickly discovered 
a passion for science. She transferred to Wrocław University of Science and Tech-
nology, where she graduated with a degree in reinforced concrete constructions in 
1956. In 1955, she gave birth to her daughter, Barbara.

Employed in the Department of Structural Mechanics, she worked for nine years as an 
assistant and then moved to a design office, where she remained until her retirement.

Gizela and her husband participated in the activities of the Social and Cultural As-
sociation of Jews (TSKŻ), attended the Jewish theater on Świdnicka Street, partic-
ipated in anniversary ceremonies of the Warsaw Ghetto Uprising, and maintained 
symbolic contact with the Wrocław Jewish community by, for example, receiving 
matzo for Passover.

She never hid her heritage. Her colleagues at work knew she was Jewish. After her 
wartime experience, when she had to live “on the Aryan side” for several weeks and 
pretend to be someone else, she decided she would never hide her identity again.

Pierwszy raz z antysemityzmem po wojnie zetknęłam się w 1956. [...] I wy-
słuchałam wtedy przypadkowo – bo nie sądzę, żeby zrobili to specjalnie, 

żeby mi dokuczyć – strasznie antysemickiej rozmowy na temat Żydów. Bar-
dzo to było dla mnie szokujące, bo na studiach nie zetknęłam się z niczym 
takim. [...] A w 1968 [...] pamiętam tę nagonkę i w telewizji i w gazetach, 

i to, że coraz to nowi z tych resztek znajomych, których miałam, w jakiś spo-
sób tam ucierpieli i zaczęli wyjeżdżać. No i to rozczarowanie, że zrozumieli-

śmy, że właściwie nie bardzo mamy tu co do szukania.

 ...jak jestem między Żydami nie z Polski, to się czuję bardzo polska, nato-
miast jak jestem między Polakami nie Żydami, to się czuję bardzo żydowska.

My first encounter with antisemitism after the war was in 1956. [...] And then I ac-
cidentally overheard – because I don’t think they did it on purpose to annoy me – 

a terribly antisemitic conversation about Jews. It was very shocking to me, because 
I hadn’t encountered anything like that during my studies. [...] And in 1968 [...]
I remember this smear campaign, both on television and in the newspapers, and 
how more and more of the few friends I had were somehow affected and started 

leaving. And the disappointment that we realized that we didn’t really have much 
to look for here. 

...when I am among Jews who are not from Poland, I feel very Polish, but when 
I am among Poles who are not Jews, I feel very Jewish.

1956 
Gizela uzyskuje dyplom  

magistra inżyniera budownictwa

Gizela receives her master of  
science and engineering degree

3.		 Dyplom inżynierski Gizeli Fudem z 1953 roku. 

	 	 Gizela Fudem’s engineering degree diploma from 1953.

	 	 Źródło: Archiwum Politechniki Wrocławskiej, akta studenckie, s.163/1 p.117  
		  Source: Archive of the Wrocław University of Science and Technology, student records, s.163/1 p.117

4.		 Dyplom magisterski Gizeli Fudem z 1956 roku. 

	 	 Gizela Fudem’s master’s degree diploma from 1956.

	 	 Źródło: Archiwum Politechniki Wrocławskiej, akta studenckie, s.163/1 p.117  
		  Source: Archive of the Wrocław University of Science and Technology, student records, s.163/1 p.117

5. 6.	 	 Gizela Fudem była bardzo ceniona na uczelni, o czym świadczą 	 	
	 	 	 otrzymane przez nią w 1954 i 1960 roku nagrody rektora. 

	 	 	 Gizela Fudem was highly regarded at the university, as evidenced  
	 	 	 by the Rector’s awards she received in 1954 and 1960.

	 	 	 Źródło: Archiwum Politechniki Wrocławskiej, akta osobowe, s. 161/1 p. 49 
			   Source: Archive of the Wrocław University of Science and Technology, personal files, s. 161/1 p. 49

2.		 Wrocław 1957/1958. Gizela Fudem z córką Barbarą. 	 	
	 	 Zdjęcie ze zbiorów rodzinnych Barbary Goldin.

	 	 Wrocław 1957/1958. Gizela Fudem with her daughter  
	 	 Barbara. Photo from the Barbara Goldin family collection.

1.		 Wrocław, 1967 r. Gizela Fudem z córką Barbarą. Zdjęcie 	
	 	 ze zbiorów rodzinnych Barbary Goldin.

	 	 Wrocław 1967. Gizela Fudem with her daughter Barbara. 	 	
	 	 Photo from the Barbara Goldin family collection.

1955 
narodziny Barbary,  
córki Gizeli i Leona

birth of Barbara,  
Gizela and Leon’s daughter

1. 2.

3.

4.

5.

6.



 		

POLSKA / USA | POLAND / USA 

W 1955 roku, na świat przyszła córka Gizeli i Leona – Barbara. Dorastała, słu-
chając opowieści mamy o dzieciństwie i tradycjach. Gizela pisała i własnoręcz-
nie ilustrowała również wierszyki dla niej. Barbara w 1973 roku ukończyła  
V Liceum Ogólnokształcące we Wrocławiu, a następnie studia biochemiczne na 
Politechnice Wrocławskiej. Choć mocno przywiązana do Polski, wyemigrowa-
ła do Stanów Zjednoczonych, gdzie związała się z Żydem pochodzącym z Bia-
łorusi, urodziła dwójkę dzieci – Naomi i Jake’a. 

Mimo dzielącego rodzinę oceanu, Gizela była blisko – pisała listy, odwiedzała, 
piekła ciasta, rysowała i uczyła wnuki nowych rzeczy. Naomi nazywała ją „Ma-
muś”, słysząc, jak zwracała się do niej jej mama, córka Gizeli.

Przez całe życie Gizela Fudem była niezwykle silna i oddana bliskim. Gdy mąż 
doznał udaru, nauczyła go na nowo mówić i chodzić, choć lekarze nie dawali na-
dziei. Nie znała słowa “niemożliwe”. Po śmierci męża wyjechała do USA, gdzie 
spędziła ostatnie lata swojego życia. Zmarła w 2020 roku po dłuższej chorobie. 

In 1955, Gizela and Leon’s daughter, Barbara, was born. She grew up listening to 
her mother’s stories about childhood and traditions. Gizela also wrote and hand- 
illustrated poems for her. Barbara graduated from the 5th High School in Wrocław in 
1973 and then studied biochemistry at Wrocław University of Science and Technol-
ogy. Although deeply attached to Poland, she emigrated to the United States, where 
she married a Jewish man originating from Belarus and gave birth to two children, 
Naomi and Jake.

Despite the ocean that divided the family, Gizela remained close – writing letters, 
visiting, baking cakes, drawing, and teaching her grandchildren new things. Naomi 
called her “Mamuś” [Mommy in Polish] after hearing her mother, Gizela’s daughter, 
address her this way.

Throughout her life, Gizela Fudem was incredibly strong and devoted to her loved 
ones. When her husband suffered a stroke, she taught him to speak and walk again, 
even though doctors held out hope. She didn’t know the word “impossible.” After her 
husband’s death, she moved to the United States, where she spent the last years of 
her life. She died in 2020 after a long illness.

Ona zawsze wiedziała, że jest Żydówką, nic nie ukrywaliśmy, ale miała mały 
kontakt z praktyką judaizmu, bo myśmy żadnych tradycji nie utrzymywali. 

Natomiast wszystkie koleżanki i kolegów, miała nie-Żydów… [...] Natomiast 
jak pojechała drugi raz do USA już jako siedemnastoletnia dziewczyna,  

to zorientowała się, jak to wygląda, i potem, jak przyjechała, to postanowiła, 
że jak będzie mieć rodzinę, to jej dzieci będą miały coś z judaizmu.  

Czyli jej bardzo brakowało, że nie miała właściwie niczego.
– Gizela Fudem

She always knew she was Jewish; we didn’t hide anything, but she had little  
contact with the practice of Judaism because we didn’t maintain any traditions. 
However, all her friends were non-Jewish... [...] However, when she went to the  

US for the second time, at seventeen, she realized what it was like, and then, when 
she arrived, she decided that if she had a family, her children would have some-

thing of Judaism. So she missed it so much that she practically had nothing.
– Gizela Fudem

1981 
wyjazd Barbary do USA

Barbara’s emigration to the USA 2005 
śmierć Leona Fudema

death of Leon Fudem

2020
śmierć Gizeli Fudem

death of Gizela Fudem

1.		 Nowy Jork, koniec lat 80. Gizela i Leon Fudem z córką 	 	
	 	 Barbarą Goldin i wnuczką Naomi. Zdjęcie ze zbiorów  
	 	 rodzinnych Barbary Goldin.

	 	 New York, late 1980s. Gizela and Leon Fudem with their 	 	
	 	 daughter Barbara Goldin and granddaughter Naomi.  
	 	 Photo from Barbara Goldin’s family collection.

2.		 Nowy Jork, lata 90. XX w. Leon i Gizela Fudem z wnukami. 
	 	 Zdjęcie ze zbiorów rodzinnych Barbary Goldin.

	 	 New York, 1990s. Leon and Gizela Fudem with their  
		  grandchildren. Photo from Barbara Goldin’s family collection.

3.		 Wrocław, 2003 r. Gizela i Leon Fudem z córką Barbarą 	 	
	 	 Goldin. Zdjęcie ze zbiorów rodzinnych Barbary Goldin.

	 	 Wrocław, 2003. Gizela and Leon Fudem with their daughter 	
		  Barbara Goldin. Photo from Barbara Goldin’s family collection.

For as long as I can remember, Mom instilled in me the belief, which I fully share, 
that every nation has the same potential for evil and good. The rest is just a matter 
of timing and circumstance. And when my peers and I, raised on war movies with 
Gestapo men shouting in German, criticized the German language, Mom reminded 

us that it was also the language of Schiller and Goethe.
– Barbara, Gizela’s daughter

Odkąd pamiętam, Mama wpoiła we mnie przekonanie, które ja w pełni  
dzielę, że każdy naród ma ten sam potencjał do zła i dobra. Reszta jest tylko 
kwestią momentu i okoliczności. I kiedy ja i moi rówieśnicy, wychowani na 

filmach wojennych, z krzyczącymi po niemiecku gestapowcami, krytykowaliśmy 
język niemiecki, Mama przypominała, że to był także  

język Schillera i Goethego.
– Barbara, córka Gizeli

1. 2.

3.



 

POSTSCRIPTUM 

Gizela Fudem była kobietą niezwykłą. Przetrwała Holokaust, lecz jej historia 
nie skończyła się na ocaleniu. Była kimś znacznie więcej. Żoną, która sama na-
uczyła chodzić i mówić męża po udarze. Matką, która wychowała swoją córkę 
na osobę wrażliwą  i nieobojętną na krzywdę drugiego człowieka. Babcią, któ-
ra kochała swoje wnuki bezwarunkowo i dzieliła się z nimi całą wiedzą i do-
świadczeniem. Serdeczną przyjaciółką, która utrzymywała kontakt z współo-
calonymi do końca życia. 

Gizela miała w sobie nieskończoną dobroć, nigdy nie żywiła do nikogo niena-
wiści. Zapamiętana zostanie na zawsze jako osoba wytrwała, życzliwa i inteli-
gentna, która pomimo licznych krzywd i cierpienia jakich doznała, wciąż po-
trafiła zachować dobre serce.

Przygotowaliśmy tę wystawę, by upamiętnić jej życie i uświadomić młodsze 
pokolenia, że wobec każdej tragedią stoi człowiek, który pokona wiele. Czło-
wiek, który przetrwa i pokaże, że warto walczyć o szczęście.

Gizela Fudem was an extraordinary woman. She survived the Holocaust, but her 
story didn’t end with survival. She was much more. A wife who taught her husband 
to walk and talk after a stroke. A mother who raised her daughter to be sensitive and 
sympathetic to the suffering of others. A grandmother who loved her grandchildren 
unconditionally and shared all her knowledge and experience with them. A dear 
friend who stayed in touch with her fellow survivors until the end of her life.

Gizela possessed infinite kindness; she never harbored hatred for anyone. She will 
be forever remembered as a persevering, kind, and intelligent person who, despite 
the many wrongs and suffering she endured, still managed to maintain a kind heart.

We have prepared this exhibition to commemorate her life and to make younger 
generations aware that in the face of every tragedy, there stands a person who over-
comes everything. A person who endures and demonstrates that happiness is worth 
fighting for.

Wszystko, co robię, jest w pewnym sensie hołdem dla niej, mojej  
Mamuś, próbą odzwierciedlenia choćby kawałka jej niewiarygodnej siły,  

mądrości, dobroci i talentu…
– Naomi, wnuczka Gizeli

Everything I do is, in a sense, a tribute to her, my Mamuś, an attempt to reflect 
even a fraction of her incredible strength, wisdom, kindness, and talent…

– Naomi, Gizela’s granddaughter

She went through more trauma and suffering than anyone should. And yet, she 
held no hatred or resentment in her heart. She believed in people and treated 

everyone with dignity and respect. She told me she never hated Germans,  
that good people were everywhere.
– Naomi, Gizela’s granddaughter

We will remember her as a pillar of strength, perseverance, and common sense. In 
times when fascism and genocide are rearing their heads again, and antisemitism 
is returning where it never existed before, I think of her constantly. And I will con-

tinue to tell her story to my loved ones and friends. Her legacy lives on in every  
story we tell about her.

– Naomi, Gizela’s granddaughter

1.		 Gizela Fudem z rodziną ok. 1997. Zdjęcie ze zbiorów rodzinnych Barbary Goldin.

	 	 Gizela Fudem with her family, c.a. 1997. Photo from Barbara Goldin’s family collection.

Przeszła przez więcej traumy i cierpienia, niż ktokolwiek powinien. A mimo 
to nie nosiła w sercu nienawiści ani urazy. Wierzyła w ludzi i traktowała 

wszystkich z godnością i szacunkiem. Mówiła mi, że nigdy nie żywiła niena-
wiści do Niemców, że dobrzy ludzie są wszędzie.

– Naomi, wnuczka Gizeli

Będziemy o niej pamiętać jako o filarze siły, wytrwałości i rozsądku.  
W czasach, gdy faszyzm i ludobójstwo znów podnoszą głowy, a antysemi-

tyzm wraca tam, gdzie wcześniej go nie było, myślę o niej nieustannie. I będę 
wciąż opowiadać jej historię moim bliskim i przyjaciołom. Jej dziedzictwo 

trwa w każdej opowieści, którą o niej mówimy.
– Naomi, wnuczka Gizeli



 

AUTORZY | AUTHORS

TARNÓW:
Natalia Augustyńska
Weronika Banaś
Patrycja Filar
Karolina Gucwa
Martyna Kasprzyk
Weronika Kawa
Daria Kolbusz
Oliwier Kostecki
Weronika Kozioł
Jakub Kołodziej
Maja Madej
Krystian Marcinkowski
Roksana Paryż
Malwina Patyk
Eryk Pyrczak
Anna Płóciennik
Ola Rogozińska
Martyna Rudny
Janina Schmidt
Jakub Sukowski
Daria Słowik
Roksana Trzcina
Wiktor Wnętrzak
Karolina Zaucha
Patryk Ziomek
Izabela Żaba

Opiekunowie projektu / 
Project supervisors: Tomasz Kocur, 
Mateusz Kołodziej 

WROCŁAW:
Zofia Bilska
Ksawery Czapski
Tymon Duda
Filip Głowicki
Hanna Góra
Sonia Grzegorzewska
Karolina Kędziora
Martyna Kołodziejczyk
Marcin Kamiński
Gabriel Kawa 
Hanna Konewka 
Aleksander Kowal
Kalina Kowal
Hubert Lempach
Maja Luboń
Marianna Paluszek
Nadia Płonka
Michalina Siwek
Bartłomiej Szatkowski
Kalina Śliwa
Miłosz Wantuch
Oskar Witkowski
Jędrzej Wujczak

Opiekunki projektu /
Project supervisors: Magdalena Piróg, 
Jolanta Różanowska

Koordynatorki projektu / Project coordinators: 
Jessica Szczepańska, Anna Wencel

Projekt graficzny / Graphic design: Bogna Brewczyk

Tłumaczenie i korekta / Translation and proof-reading: 
Anna Wencel, Jessica Szczepańska, Daniel Gallagher

PODZIĘKOWANIA / ACKNOWLEDGMENTS:

Serdecznie dziękujemy Pani Barbarze Goldin i Pani Naomi Goldin za pomoc, 
udostępnienie rodzinnych fotografii i podzielenie się wspomnieniami o Gizeli Fudem.
We would like to thank Barbara Goldin and Naomi Goldin for their assistance, providing
family photographs, and sharing their memories of Gizela Fudem.

Dziękujemy następującym osobom i instytucjom za udostępnienie 
materiałów archiwalnych:
We would like to thank the following individuals and institutions for providing
access to archival materials:

Pan Maciej Dudek
Pan Marek Tomaszewski
Dr Beata Żelazny
Archiwum Narodowe w Krakowie Oddział w Tarnowie
Archiwum Politechniki Wrocławskiej
Centrum Zajezdnia we Wrocławiu

Wystawa powstała w ramach międzyszkolnego projektu realizowanego przez 
młodzież z V Liceum Ogólnokształcącego im. gen. J. Jasińskiego we Wrocławiu 
i Zespołu Szkół Ekonomiczno-Ogrodniczych w Tarnowie, we współpracy 
z Żydowskim Muzeum Galicja i Centropą.
The exhibition was created as part of an inter-school project carried out by students
 from the General J. Jasiński 5th High School in Wrocław and the Economic and 
Horticultural School in Tarnów, in cooperation with the Galicia Jewish Museum 
and Centropa.

Projekt realizowany dzięki wsparciu Fundacji EVZ
The project was supported by the EVZ Foundation

Niniejsza publikacja nie wyraża opinii Fundacji EVZ. Odpowiedzialność za wszelkie zawarte 

w niej stwierdzenia ponoszą autorzy.
This publication does not represent the opinion of the EVZ Foundation. The author bears 
responsibility for any statements contained herein.


