


PIERWSZE KROKI | FIRST STEPS 
ul. Józefa 25

DROGA DO ŻYDOWSKICH MIEJSC  
| THE ROAD TO JEWISH PLACES 

Plac Nowy

MIEJSCE WSPÓLNOTY | THE PLACE  
OF COMMUNITY 

ul. Miodowa 24

MIEJSCE CISZY | THE PLACE OF SILENCE

ul. Szeroka 40

MIEJSCE PODWÓJNE | THE DUAL PLACE 

ul. Dąbrówki / ul. Janowa Wola 
(skrzyżowanie)

DOM PRZODKÓW | ANCESTRAL HOME 

ul. Węgierska 3

MIEJSCE MOCY | THE PLACE OF POWER 
ul. Szeroka 24

MIEJSCE SPOTKANIA  
| THE MEETING PLACE 

ul. Józefa 36

FIRANKI I PELARGONIE | CURTAINS 
AND GERANIUMS

ul. Lwowska 29

DZIEDZICTWO I NAUKA | HERITAGE 
AND LEARNING

ul. Józefa 19

1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

6

 
9

12

15

18

 
22

 
25

28 

31 
 

34



KRAKÓW
KRAKOW



Dzięki współpracy Żydowskiego Muzeum Galicja z partnerskimi 
organizacjami oraz dzięki wsparciu i zaufaniu ze strony Dutch 
Jewish Humanitarian Fund, oddajemy w Wasze ręce wyjątkowe
mapy Krakowa i Warszawy oraz przewodniki po tych dwóch mia-
stach. Są one efektem współpracy z przedstawicielami i przedsta-
wicielkami lokalnych społeczności żydowskich i wskazują przede 
wszystkim te miejsca i obiekty, które są ważne dla współczesnych 
krakowskich i warszawskich Żydówek i Żydów. Map i przewodni-
ków przedstawiających historyczne i tłumnie odwiedzane przez 
turystów miejsca jest wiele. Ich twórcy często koncentrują się głów-
nie na przeszłości i na upamiętnieniach. Celem tego projektu jest 
pokazanie współczesnego życia i zróżnicowania społeczności 
żydowskich oraz inne, świeże spojrzenie na przestrzeń miejską 
Krakowa i Warszawy.

Dziękujemy z całego serca wszystkim osobom z krakowskiej i war-
szawskiej społeczności żydowskiej, które podzieliły się swoimi hi-
storiami.

Opowieści zebrały i opracowały: Patrycja Dołowy (Warszawa) i Olga 
Adamowska (Kraków)
Koordynacja projektu: Anna Wencel i Katarzyna Suszkiewicz
Tłumaczenie: Gina Kuhn-Deutscher
Projekt grafi czny: Bogna Brewczyk
Partnerzy: Fundacja Mifgash, JCC Warszawa

Projekt „Mapping Contemporary Polish-Jewish Life” realizowany dzięki 
wsparciu Dutch Jewish Humanitarian Fund.

EN

Thanks to the collaboration of the Galicia Jewish Museum with 
partner organizations and with the support and trust of the Dutch 
Jewish Humanitarian Fund, we are pleased to present unique maps 
of Kraków and Warsaw as well as guidebooks to these two cities. 
These maps are the result of collaboration with representatives 
of the local Jewish communities and highlight places and objects 
important to contemporary Jewish people in Kraków and Warsaw. 
While there are many maps and guidebooks depicting historical 
and tourist-frequented sites, their creators often focus primarily 
on the past and memorials. The aim of this project is to present 
contemporary life, the diversity of Jewish communities in Poland, 
and to provide a fresh perspective on the urban spaces of Kraków 
and Warsaw.

We would like to thank wholeheartedly all the people from the 
Kraków and Warsaw Jewish communities who shared their stories.

Stories collected and edited by: Patrycja Dołowy (Warsaw) and Olga 
Adamowska (Kraków)
Project coordinators: Anna Wencel and Katarzyna Suszkiewicz
Translation: Gina Kuhn-Deutscher
Graphic design: Bogna Brewczyk
Partners: Fundacja Mifgash, JCC Warszawa

The project “Mapping Contemporary Polish-Jewish Life” is supported by 
the Dutch Jewish Humanitarian Fund.

קרן הומניטרית יהודית הולנדיתקרן הומניטרית יהודית הולנדית

Partnerzy: Fundacja Mifgash, JCC Warszawa

קרן הומניטרית יהודית הולנדיתקרן הומניטרית יהודית הולנדית

Partners: Fundacja Mifgash, JCC Warszawa

4 5



Pierwsze kroki
KRAKÓW, UL. JÓZEFA 25

Ul. Józefa to historyczna oś dawnego Żydowskiego Miasta Ka-
zimierz. Ulica istniała już w XIV wieku, jako droga łącząca wieś 
Bawół ze Skałką nad Wisłą. Pierwotnie znana jako „Sukiennicza”, 
a następnie „Żydowska”, w 1866 r. zmieniono ją na „ulicę Józe-
fa” na cześć cesarza Józefa II. Budynek pod numerem 25 to część 
zwartej linii kamienic przy placu Bawół — miejsce o wielowiekowej 
ciągłości architektonicznej. Choć sam budynek nie miał szczegól-
nego znaczenia, jego wartość tkwi w charakterze zabudowy i są-
siedztwie miejsc takich, jak synagogi Wysoka i Stara.

Ela:
Mój adres to ul. Józefa 25, ponieważ moja pierwsza stycz-
ność z krakowską społecznością żydowską właśnie tam 
miała miejsce. Wcześniej, jako dziecko, miałam kontakt ze 
społecznością w Warszawie, ale to nie była moja grupa wie-
kowa, bo składała się głównie z seniorów, osób starszych. 
Na Józefa 25, gdzie wcześniej znajdował się Massolit, ale już 
wtedy nie działał pod tym adresem, trafi łam jakoś w 2022 r.
To był seder na Rosz Haszana, co też jest dla mnie takie 
trochę symboliczne, bo Rosz Haszana to początek roku i to 
była moja pierwsza styczność ze społecznością krakow-
ską oraz z Hillelem. Z ludźmi z pochodzeniem żydowskim 
w moim wieku, czego wcześniej nie doświadczyłam. Teraz 

1.
zawsze jak przechodzę obok Józefa 25, to mi się trochę robi 
cieplej na sercu, jak wspominam sobie tamtą kolację. Wła-
śnie wtedy poczułam pierwszy raz, że nie jestem jedynym 
młodym Żydem na świecie, bo z takim poczuciem dorasta-
łam. I to było super uczucie, że nie jestem sama. I nawet te-
raz, jak już przychodzę do Hafuch, które pod tym adresem 
teraz działa, to też jest dla mnie symboliczne. Hafuch jest 
kawiarnią koszerną i ja w tym miejscu, a teraz przychodzę 
tam z nastolatkami ze społeczności lub żeby spotkać się 
z ich rodzicami. Kiedyś ja stawiałam tam swoje pierwsze 
kroki na Rosz Haszana, a teraz przychodzę jako liderka, 
zbierając nowe dzieciaki, więc to też jest dla mnie taka tro-
chę klamra bycia w społeczności. Kiedyś sama byłam takim 
wystraszonym nastolatkiem, co nie wiedział wiele, a teraz 
przychodzę z młodszym pokoleniem i mam nadzieję, że 
współtworzę grupę nowych liderów i liderek.

First Steps
KRAKÓW, UL. JÓZEFA 25

Ulica Józefa [Józefa Street] is the historic axis of the former Jewish 
town of Kazimierz. The street existed as early as the 14th century, 
connecting the villages of Bawół and Skałka over the Vistula Riv-
er. Originally known as Ulica Sukiennicza [Cloth Makers’ Street] 
and later Ulica Żydowska [Jewish Street], it was renamed Józefa 
Street in 1866 in honor of Emperor Josef II. The tenement house 
at 25 Józefa Street is part of a compact line of similar buildings 
on Plac Bawół  [Bawół Square] — a site of centuries-long architec-
tural continuity. Although the building itself has no historical sig-
nifi cance, its value lies in its character and proximity to landmarks 
such as the High Synagogue and the Old Synagogue.

Ela:
My address is Józefa Street 25, because that’s where my
fi rst contact with the Kraków Jewish community took place. 

6 7



Earlier, as a child, I had contact with the community in War-
saw, but not with anyone my age, as the members were 
mostly elderly. Around 2022, I came across Józefa Street 25: 
that’s where Massolit Bookshop used to operate. It was the 
Rosh Hashanah Seder, which is also somewhat symbolic for 
me, because Rosh Hashanah is the beginning of the year 
and it was my fi rst contact with the Jewish community of 
Kraków and with Hillel. There were people of Jewish descent 
and they were my age, something I hadn’t experienced be-
fore. Now, every time I pass Józefa Street 25, it warms my 
heart a little as I recall that dinner. That was the fi rst time 
I felt that I wasn’t the only young Jew in the world; this feeling 
I grew up with disappeared. And it was a wonderful sense 
of not being alone. And even now, when I come to Cafe 
Hafuch, which now operates there, it’s also symbolic for 
me. Hafuch is a kosher cafe and I’m there, and now I come 
there with teenagers from the community or to meet their 
parents. I took my fi rst steps there during Rosh Hashanah, 
and now I come as a leader, bringing together new kids, 
so it’s also a kind of anchor for my being in the community. 
I used to be a scared teenager myself, not knowing much, 
and now I come with the younger generation. I hope to be 
part of a group of new leaders

Droga do żydowskich miejsc
KRAKÓW, PLAC NOWY

Nazwa „Plac Nowy” pojawia się w dokumentach już w 1653 roku, 
ale powszechnie przyjęła się od połowy XIX wieku — nawiązując 
do „nowej” części żydowskiej dzielnicy Krakowa. Już w drugiej po-
łowie XIX wieku pojawiły się tu drewniane kramy i jatki. W 1900 
roku władze miasta zbudowały murowaną, krytą halę targową. 
W 1927 roku część budynku wydzierżawiono Gminie Żydowskiej, 
a architekt Józef Weinberger zaprojektował rytualną rzeźnię dro-
biu w środkowym dziedzińcu. Po wojnie targowiska wróciły, ale 
wiele sklepików pełniło funkcję magazynową, a handel prowa-
dzono wokół tzw. Okrąglaka. W 2008 roku Okrąglak wpisano do 
rejestru zabytków, a w 2022 Plac Nowy znalazł się w granicach 
Parku Kulturowego Kazimierz ze Stradomiem.

Marcjanna:
Plac Nowy to tętniące życiem serce (żydowskiego) Kazimie-
rza. Moje pierwsze wspomnienia związane z tym miejscem 
są z czasów, kiedy nawet nie podejrzewałam jak to miejsce 
stanie się dla mnie ważne. Jako uczennica pobliskiej pod-
stawówki chodziłam czasem z mamą po lekcjach na lody 
na wagę na róg Meiselsa i Placu Nowego oraz na niedziel-
ne polowanie na ciuchy. Jako licealistka przez Plac Nowy 
przechodziłam prawie codziennie idąc z przystanku tram-
wajowego do szkoły na Wąską. Wtedy jeszcze w niektóre 

2.

8 9



dni o świcie spotykali się przy Placu gołębiarze. Choć na 
miejscu ich targowiska teraz stoi restauracja i kręgielnia, 
to czasem oczami wyobraźni widzę te osobliwe obrazki. Na 
długiej przerwie biegało się do Endziora w okrąglaku na za-
piekankę lub na mleko z syropem do Alchemii. Przy Placu 
Nowym mieści się lokal, w którym długo pracowała moja 
przyjaciółka — poznałyśmy się w JCC Krakow (które zresztą 
dobrze widać z rogu Placu Nowego), a zakumplowałyśmy 
się tak na zawsze przy okazji wolontariatu na Nocy Syna-
gog. Ten lokal to Mechanoff , jeden z najstarszych w okolicy. 
Kolejnym barwnym obrazkiem z Placu Nowego są radosne 
tłumy wysypujące się po jam sessions w czasie Festiwalu 
Kultury Żydowskiej na pole (tak, „na pole”), gdzie muzy-
kowanie kontynuowano. Pewnie okoliczni mieszkańcy nie 
byli zadowoleni, że impreza toczy się na ulicy, ale miało to 
swój wyjątkowy urok. Ciężko mi było wybrać jedno ulubio-
ne żydowskie miejsce w Krakowie. Poszłam na kompromis, 
Plac Nowy poniekąd łączy kilka z nich — to stąd rozchodzą 
się uliczki z żydowskimi nazwami prowadzące do różnych 
żydowskich miejsc. To tu wystarczy przystanąć na chwilę, 
żeby zaraz wpadł na ciebie ktoś znajomy.

The Road to Jewish Places
KRAKÓW, PLAC NOWY

The name “Plac Nowy” [New Square] appears in documents as ear-
ly as 1653, but it became widely accepted from the mid-19th cen-
tury referring to the “new” part of the Jewish Quarter of Kraków. 
Wooden stalls and butcher shops appeared here in the second half 
of the 19th century. In 1900, the city authorities built a roofed brick 
market hall that became known as the “Okrąglak”. In 1927, part of 
the building was leased to the Jewish Community, and architect 
Józef Weinberger designed a ritual poultry slaughterhouse in the 
central courtyard. After the war, the markets returned, but many 
of the shops served as warehouses and trade was conducted

around the Okrąglak. In 2008, the Okrąglak was added to the re-
gister of historical monuments. In 2022, Plac Nowy became part of 
the Culture Park Kazimierz along with Stradom.

Marcjanna:
Plac Nowy is the beating heart of ( Jewish) Kazimierz. My 
fi rst memories of this place are from a time when I had no 
idea how important it would become to me. As a student 
at the nearby elementary school, I would sometimes go 
there after class with my mother for ice cream at the corner 
of Meiselsa Street and Plac Nowy, and clothes hunting in 
the market on Sundays. As a high school student, I passed 
Plac Nowy almost every day on my way from the tram stop 
to my school on Wąska Street. Back then, on some days at 
dawn, pigeon lovers would still meet at the square. Although 
a restaurant and bowling alley now stand where their mar-
ket was, my imagination sometimes brings back those pe-
culiar images. During long breaks at school, we’d run to the 
Endzior stall in the Okrąglak for a zapiekanka [a toasted 
open-faced cheese sandwich with various toppings] or to 
the Alchemia Cafe for milk with syrup. There is a place on 
Plac Nowy where a friend of mine worked for a long time. 
We met at JCC Kraków (which, incidentally, is clearly vis-
ible from the corner of the square), and we became life-
long friends while volunteering at The Night of Synagogues 
(7@Nite) events. That place is Mechanoff , one of the oldest 
pubs in the area. Another colorful image from Plac Nowy 
is the joyful crowds pouring out after jam sessions during 
the Jewish Culture Festival onto the square where the mu-
sic continued. The locals probably weren’t happy about the 
party taking place on the street, but it had its own unique 
charm. It was hard for me to choose just one favorite Jewish 
spot in Kraków, so Plac Nowy is a sort of compromise. It kind 
of connects several of them: it’s from here that streets with 
Jewish names branch off , leading to various Jewish places. 
It’s here that you only need to stop for a moment and you’ll 
bump into someone you know.

10 11



Miejsce wspólnoty
KRAKÓW, UL. MIODOWA 24

JCC Krakow (Jewish Community Centre) zostało ofi cjalnie otwarte 
29 kwietnia 2008 roku w historycznym sercu żydowskiego Krako-
wa. Budynek znajduje się przy ulicy Miodowej 24, tuż obok Syna-
gogi Tempel. JCC powstało z inicjatywy Księcia Karola (obecnie 
króla Karola III), który odwiedził Kraków w 2002 roku i był głęboko 
poruszony odradzającym się życiem żydowskim w mieście. JCC 
odgrywa kluczową rolę w procesie odbudowy tożsamości i życia 
żydowskiego w Polsce. Wiele osób wciąż odkrywa swoje żydow-
skie korzenie, a centrum oferuje bezpieczną przestrzeń do po-
znawania tradycji, języka, historii i życia w społeczności.

Magda:
JCC Krakow (Centrum Społeczności Żydowskiej) to miejsce, 
z którym wiążą się moje osobiste wspomnienia. To właśnie 
tam postawiłam pierwsze kroki w społeczności żydow-
skiej — i to dzięki temu miejscu wciąż jestem jej częścią. Moja 
przygoda z JCC zaczęła się od wolontariatu. Pierwszym miej-
scem, w które się zaangażowałam, była biblioteka im. Remu 
prowadzona przez Żydowskie Stowarzyszenie Czulent, która 
mieściła się wtedy w budynku Centrum, gdzie pomagałam 
w organizacji jej pracy, a później podczas Festiwalu Kultury 
Żydowskiej, wspierając działania logistyczne i organizacyj-
ne. To był dopiero początek mojej drogi w zakorzenianiu 

3.
się w społeczności. JCC jest nie tylko instytucją, ale także 
miejscem, gdzie poznałam serdecznych i otwartych ludzi. 
Dzięki temu nawiązałam wiele wspaniałych znajomości 
— z niektórymi osobami utrzymuję kontakt do dziś. To wła-
śnie w JCC, a także dzięki wykładom i osobom, które tam 
spotkałam, zaczęłam poznawać kulturę żydowską oraz 
rozwijać swoją żydowską tożsamość. Uczyłam się nie tylko 
poprzez książki i wydarzenia, ale też, a może przede wszyst-
kim przez rozmowy, wspólne działania i częstą obecność 
w tej przestrzeni. To miejsce pokazało mi jak dużą wartość 
mają działania społeczne i jak istotna jest rola wspólnoty 
w budowaniu tożsamości i wzajemnego wsparcia.

The Place of Community
KRAKÓW, UL. MIODOWA 24

The  JCC Krakow (Jewish Community Center) offi  cially opened on
29 April 2008. The building is located in the heart of Kraków at 
24 Miodowa Street, right next to the Tempel Synagogue. The 
JCC was established at the initiative of Prince Charles (now King 
Charles III), who visited Kraków in 2002 and was deeply moved by 
the city’s revival of Jewish life. The JCC plays a key role in rebuil-
ding Jewish identity and life in Poland. Many people continue to 
discover their Jewish roots, and the center off ers a safe space to 
explore traditions, language, history and community life.

Magda:
JCC  Krakow [Jewish Community Center] is a place that holds 
very personal memories for me. It was there that I took my 
fi rst steps in the Jewish community, and it’s thanks to this 
place that I remain a part of it. My JCC adventure began 
with volunteering. My fi rst involvement was with the Remuh 
Library, which is run by the Czulent Jewish Association and 
used to be located at the Center. I helped organize its work. 
Later, during the Jewish Culture Festival, I was involved 

12 13



in providing logistical and organizational support. This was 
just the beginning of my journey into the community. The JCC 
is not only an institution but also a place where I met warm 
and open people. Thanks to this, I made many wonderful 
friends, some of whom I remain in touch with to this day. It 
was at the JCC, and thanks to the lectures and people I met 
there, that I began to learn about Jewish culture and devel-
op my Jewish identity. I learned not only through books and 
events, but also, and perhaps above all, through conver-
sations, shared activities and frequenting this space. This 
place showed me the value of social action and the crucial 
role of community in building identity and mutual support.

Miejsce ciszy
KRAKÓW, UL. SZEROKA 40

Cmentarz Remu, położony przy ul. Szerokiej, został założony 
około 1535 roku. Nazwa pochodzi od wybitnego rabina Mojżesza 
Isserlesa (Remu), którego grób znajduje się na terenie nekropo-
lii i jest celem wizyt Żydów z całego świata. Cmentarz funkcjo-
nował do 1800 roku, kiedy to — z rozporządzenia austriackich
władz — zakazano grzebania zmarłych w granicach miasta. W cza-
sie II wojny światowej został zdewastowany przez nazistów; wiele 
macew zniszczono lub wykorzystano do prac budowlanych. Po 
wojnie część nagrobków udało się odzyskać i odrestaurować. 
Dziś cmentarz stanowi ważne miejsce pamięci i dziedzictwa kul-
tury żydowskiej w Polsce i jest udostępniony do zwiedzania razem 
z przyległą Synagogą Remu.

Basia:
Są miejsca, które mają dla mnie znaczenie głębsze niż co-
kolwiek, co można opisać w przewodnikach czy podręczni-
kach. Cmentarz Remu w Krakowie jest właśnie takim miej-
scem. Nie tylko dlatego, że jest stary, że jest piękny w swojej 
skromnej, kamiennej ciszy. Ale dlatego, że jest dla mnie 
jak żywa przestrzeń pamięci — pamięci nie muzealnej, 
nie wykutej w granicie, ale oddychającej, wciąż obecnej. 
Czuję szczególną więź z tym miejscem. Może dlatego, że 
jako hebraistka, przez lata studiowałam teksty ludzi, któ-

4.

14 15



rzy są tu pochowani. Znałam ich z książek, z przypisów, 
z analizowanych fragmentów. A teraz ich obecność nie jest 
już tylko abstrakcyjna — ich nagrobki stoją tuż obok mnie, 
gdy przechodzę między rzędami, stawiając kroki na żwiro-
wych ścieżkach. To doświadczenie niesamowite — spotkanie 
z kimś znanym od dawna, tylko w innej formie. Decyzja, by 
zamieszkać w Krakowie, była dla mnie czymś więcej niż wy-
borem miejsca na mapie. To był powrót. Nie tylko do Polski 
— ale do duchowego krajobrazu, który czułam, że we mnie 
dojrzewał przez lata nauki, lektur, modlitw, pytań. Chodząc 
dziś po Kazimierzu, czuję, jak to miasto mnie woła. A Cmen-
tarz Remu jest dla mnie jego najcichszym, ale najgłębszym 
głosem. To tutaj czuję łączność z historią mojego żydow-
skiego pochodzenia, ale też coś bardzo osobistego — po-
czucie, że jestem częścią długiego łańcucha ludzi, którzy 
kochali tekst, pytanie, słowo. Że nie jestem sama. Że to, co 
robię, co studiuję, czym żyję — nie wzięło się znikąd, tylko 
ma korzenie. Głębokie i silne. Cmentarz Remu nie jest dla 
mnie tylko cmentarzem. Jest przestrzenią duchowego sku-
pienia. Miejscem, do którego idę, gdy chcę przypomnieć 
sobie, kim jestem. Nie ma tam hałasu, nie ma rozproszeń 
— tylko stare kamienie, hebrajskie litery, ślady mchu i cisza, 
która mówi więcej niż niejeden głośny wykład. I ja w tej ci-
szy — z otwartym sercem.

The Place of Silence
KRAKÓW, UL. SZEROKA 40

The Remuh Cemetery, located on Szeroka Street, was founded 
around 1535. It is named after the eminent rabbi Moses Isserles 
(the Remuh), whose grave is located there and is a popular des-
tination for Jews from around the world. The cemetery operated 
until 1800, when the Austrian authorities banned burials within 
the city limits. During the Second World War, it was devastated 
by the Nazis: many of the tombstones were destroyed or used as 

construction materials. After the war, some of the tombstones 
were recovered and restored. Today, the cemetery and the adja-
cent Remuh Synagogue are important places of Jewish memory 
and heritage in Poland and are open to the public.

Basia:
There are places that hold a deeper meaning for me than 
anything described in guidebooks or textbooks. The Remuh 
Cemetery in Kraków is precisely this. Not just because it’s 
old, beautiful in its modest, stony silence. But because for 
me it’s like a  living space of memory — not a museum 
piece, not carved in granite, but a breathing, ever-present 
memory. I feel a special connection to this place. Perhaps 
because, as a Hebraist, I spent years studying texts about 
the people buried here. I knew them from books, from foot-
notes, from fragments I’ve analyzed. And now their pres-
ence is no longer merely abstract — their tombstones stand 
right next to me as I walk between the rows, walking on 
the graveled paths. It’s an incredible experience: meet-
ing someone I’ve known for a long time, just in a diff erent 
form. For me, deciding to live in Kraków was more than just 
choosing a place on a map. It was a return. Not just to Po-
land, but to a spiritual landscape that I felt matured within 
me through years of study, reading, prayer and question-
ing. Walking through Kazimierz today, I feel this city calling 
me. And the Remuh Cemetery is the quietest yet deepest 
voice here for me. It is here that I feel a connection to the 
history of my Jewish origins, but also something deeply per-
sonal: a sense that I am part of a long chain of people who 
love texts, questions, words. That I am not alone. That what 
I do, what I study, what I live, did not arise from nowhere 
but has roots. Deep and strong. For me, the Remuh Ceme-
tery is not just a graveyard. It is a space of spiritual retreat. 
A place I go to when I want to remember who I am. There 
is no noise there, no distractions — only old stones, Hebrew 
letters, traces of moss and a silence that speaks louder than 
many a loud lecture. And there I am, in this silence, with an 
open heart.

16 17



Miejsce podwójne
KRAKÓW, UL. DĄBRÓWKI/ 
UL. JANOWA WOLA (SKRZYŻOWANIE)

Ulice Dąbrówki i Janowa Wola, położone w dzielnicy Podgórze, 
należą do miejsc szczególnie naznaczonych historią — w czasie
II wojny światowej znajdowały się na terenie getta krakowskie-
go, utworzonego 3 marca 1941 roku. Ulica Dąbrówki, nosząca od 
1917 roku imię czeskiej księżniczki Dobrawy, prowadziła przez 
ścisły obszar zamkniętej dzielnicy żydowskiej. Z kolei Janowa Wola 
— krótka boczna uliczka — tworzyła z nią zwartą, gęsto zabudowa-
ną przestrzeń. Mieszkały tu tysiące Żydów stłoczonych w trudnych 
warunkach. Najbardziej tragiczne wydarzenia miały miejsce pod 
adresem Dąbrówki 4 / Janowa Wola 13. Tam, 4 czerwca 1942 roku,
podczas tzw. „akcji czerwcowej”, hitlerowcy brutalnie zamordo-
wali wielu mieszkańców, w tym wybitnego malarza Abrahama 
Neumanna oraz znanego poetę i pieśniarza Mordechaja Gebirti-
ga — autora przejmującej pieśni „Es brent” („Płonie”). Tego same-
go dnia około 7000 Żydów deportowano z getta, głównie do obozu 
zagłady w Bełżcu. Obecnie miejsce to jest jednym z punktów na 
Szlaku Pamięci „Getto 1941—1943” — miejskiej trasie edukacyjnej 
upamiętniającej ofi ary Zagłady w Krakowie. Ulice Dąbrówki i Ja-
nowa Wola, z zachowaną historyczną zabudową i budynkami 
wpisanymi do ewidencji zabytków, pozostają niemymi świadkami 
tragicznej przeszłości i pełnią dziś ważną rolę w pielęgnowaniu 
pamięci o społeczności żydowskiej Krakowa.

Olga:
Wędrując śladami żydowskiej historii w Krakowie, wielu z tu-
rystów trafi a do dzielnicy, która była świadkiem tragicznej 
historii getta żydowskiego. I dla wielu z pewnością Podgó-
rze, a dokładniej okolice placu Bohaterów Getta i ul. Lwow-
skiej z tym się kojarzą w pierwszej kolejności. Ja natomiast 
widzę to miejsce „podwójnie”. Jako przestrzeń pamięci, ale 
też miejsce życia. Paradoksalnie. Mam to szczęście, że mój 
los związał mnie z Podgórzem lata temu. Kiedy myślę o tej 
przestrzeni, to chciałabym zwrócić uwagę na ten niepozor-
ny róg pomiędzy ulicą Dąbrówki i Janowa Wola. Znajdziecie 
tam tablicę upamiętniającą Mordechaja Gebirtiga i moż-
liwe, że jak tam podejdziecie, to nawet będzie stała jakaś 
grupka turystów. Ja jednak chciałabym przejść z tej prze-
strzeni związanej z upamiętnieniem, na przestrzeń współ-
czesnego życia. Bo dokładnie na tym odcinku znajdują się 
dwa budynki, które zwrócone są do siebie vis-à-vis. Tam 
wydarzył się właśnie mój prywatny cud chanukowy. Lata 
temu zapalałam chanukije wraz z moimi współlokatorami 
i znajomymi w oknie. Znak widoczny i jasny, że zaczyna-
my kolejny dzień święta. I właśnie wtedy w oknie po drugiej 
stronie ulicy zobaczyliśmy naszych sąsiadów, którzy w oknie 
wklejali chanukowe dekoracje i stawiali swój chanukowy 
świecznik. Kto by pomyślał, że w ten sposób dwa żydow-
skie domy odnajdą się w  ciemny zimowy wieczór. Właśnie 
w tej dzielnicy, koło miejsca naznaczonego tragiczną hi-
storią. Nie tylko mogliśmy pomachać do naszych sąsiadów, 
żeby życzyć im wesołej Chanuki, ale nawet odwiedzili nas 
i spróbowali naszych domowych pączków! Idąc więc ulicz-
kami dawnego getta rozejrzyj się wokół, bo oprócz historii 
można tam zobaczyć też współczesne życie żydowskie.

5.

18 19



The Dual Place
KRAKÓW, UL. DĄBRÓWKI/
UL. JANOWA WOLA (INTERSECTION)

Dąbrówki and Janowa Wola Streets, located in the Podgórze Dis-
trict, are among the places particularly marked by history. During 
the Second World War, they were part of the Kraków Ghetto, estab-
lished on 3 March 1941. Dąbrówki Street, named after the Czech 
princess Dobrawa in 1917, ran through the ghetto. Janowa Wola, 
a short side street, formed a compact, densely built-up area within 
it. Thousands of Jews lived here, crowded together in poor condi-
tions. The most tragic events in the ghetto’s history took place at 
Dąbrówki 4 / Janowa Wola 13. There, on 4 June 1942, during the so-
called “June Action” [mass deportation from the ghetto], the 
Nazis brutally murdered many residents, including the eminent 
painter Abraham Neumann and the renowned poet and singer 
Mordechai Gebirtig, author of the poignant song “Es brent” [It Is 
Burning]. On the same day, approximately 7,000 Jews were de-
ported from the ghetto, primarily to the Bełżec death camp. To-
day, the site is a stop on the “Ghetto 1941—1943” Memorial Trail, an 
urban educational route commemorating the victims of the Hol-
ocaust in Kraków. Dąbrówki and Janowa Wola Streets, with their 
preserved historic urban character and listed historical buildings, 
remain silent witnesses to the tragic past and play an important 
role in preserving the memory of Kraków’s Jewish community.

Olga:
Wandering the trail of Jewish history in Kraków, many tour-
ists fi nd themselves in the district that witnessed the tragic 
history of the Jewish Ghetto. And for many, Podgórze, or, 
more precisely, the area around Plac Bohaterów Getta 
[Ghetto Heroes’ Square] and Lwowska Street is undoubtedly 
the fi rst to come to mind. However, I see this place “dually”, 
as a space of memory, but also a place of life. Paradoxical-
ly, I’m fortunate that fate connected me to Podgórze years 
ago. When I think of this space, I’d like to draw your atten-
tion to that inconspicuous corner between Dąbrówki and 
Janowa Wola Streets. You’ll fi nd a plaque commemorating 
Mordechai Gebirtig there, and it’s possible that you’ll even 

see a group of tourists as you approach. However, I’d like to 
move from this space of commemoration to a space of con-
temporary life. Because precisely on this stretch, there are 
two buildings facing each other. That’s where my own per-
sonal Hanukkah miracle happened. Years ago, I lit Hanuk-
kah candles in my window with my roommates and friends. 
A clear and visible sign that another day of the holiday was 
upon us. And just then, in the window across the street, we 
saw our neighbors pasting Hanukkah decorations in their 
windows and setting up their own Hanukkah menorah. Who 
would have thought that two Jewish homes would fi nd each 
other on this dark winter evening? In this very neighbor-
hood, near a place marked by  such tragic history. Not only 
could we wave to our neighbors to wish them a Happy Ha-
nukkah, but they even visited us and tried our homemade 
doughnuts! So, as you walk through the streets of the for-
mer ghetto, look around, because besides history, you can 
also see contemporary Jewish life there.

20 21



Dom przodków
KRAKÓW, UL. WĘGIERSKA 3

Kamienica przy ul. Węgierskiej 3 w Krakowie, zlokalizowana w dziel-
nicy Podgórze, jest przykładem typowej zabudowy mieszkalnej 
z przełomu XIX i XX wieku. Podgórze, jako samodzielne miasto, 
posiadało charakterystyczną zabudowę, w której dominowały 
kamienice czynszowe z lokalami usługowymi na parterze. Ulica 
Węgierska, łącząca ulicę Rękawka z ulicą Józefi ńską, była jedną 
z głównych arterii komunikacyjnych tej dzielnicy. W okresie mię-
dzywojennym kamienica nadal pełniła funkcję mieszkalną, choć 
okolica zaczęła stopniowo się zmieniać pod wpływem urbaniza-
cji i rozwoju przemysłu. Budynek jest objęty ochroną konserwa-
torską jako część dziedzictwa kulturowego Krakowa. Zaraz obok, 
pod numerem 5, znajduje się budynek dawnego Domu Modli-
twy Zuckera, znanego również jako Bet ha-Midrasz Chasidim. 
W okresie II wojny światowej został on zdewastowany i prze-
kształcony w magazyn dla przedmiotów z wielu krakowskich sy-
nagog; po wojnie popadał w ruinę, aż do 1995 roku, kiedy został 
zakupiony przez Galerię Starmach, a dwa lata później poddany 
gruntownej konserwacji.

Shlomi:
Wybrałem ten właśnie budynek przy ulicy Węgierskiej, po-
nieważ dla mnie symbolizuje on bardzo długą historię mojej 
rodziny w Krakowie, a szczególnie w Podgórzu. Pemperowie 

żyli w Krakowie przynajmniej od końca XVIII wieku, a człon-
kowie tej rodziny rozsiani byli po całej Polsce. Najbliższą dla 
mnie postacią z tej rodziny jest praprababcia Ester Pemper 
(po mężu Grunbaum), która się w tym domu wychowała 
i mieszkała aż do ślubu w 1900 roku.

Za każdym razem, kiedy spaceruję po Podgórzu, staram się 
przejść obok tego domu i spojrzeć na niego. Próbuję sobie 
wyobrazić członków mojej rodziny idących tą samą drogą, 
którą idę ja. Myślę sobie o tym, jak to było, kiedy mieszkali 
w tym domu przed II wojną światową. W pobliżu tego bu-
dynku znajduje się jedna z kilku ocalałych krakowskich sy-
nagog, zachowały się te same stare cegły. Czy moi krewni 
chodzili do tej właśnie synagogi? Prawdopodobnie nigdy 
się tego nie dowiem, a jednak znów zaczynam sobie ich 
wyobrażać, jak przechodzą przez drzwi tej synagogi na sza-
batowe modlitwy i inne żydowskie święta.

Ancestral Home
KRAKÓW, UL. WĘGIERSKA 3

The tenement house at Węgierska Street 3 in Kraków, located in the 
Podgórze District, is an example of typical residential architecture 
from the late 19th and early 20th century. As an independent city, 
Podgórze had a distinctive architecture dominated by tenement 
houses with commercial premises on the ground fl oor. Węgierska 
Street, connecting Rękawka Street with Józefi ńska Street, was one 
of the district’s main thoroughfares. During the interwar period, 
the building continued to be residential, although the surrounding 
area gradually began to change under the infl uence of urban-
ization and industrial development. The building is under con-
servation protection as part of Kraków’s cultural heritage. Right 
next door, at number 5, stands the former Zucker Synagogue, 
also known as the Bet HaMidrash Hasidim. During the Second 
World War, it was devastated and converted into a warehouse for 

6.

22 23



artifacts stolen from many of Kraków’s synagogues. Abandoned 
after the war, it fell into disrepair, but by 1995 it was purchased by 
the renowned art gallery Galeria Starmach and two years later 
underwent a thorough restoration.

Shlomi:
I chose this specifi c building in Węgierska Street, because, for 
me, it symbolizes the very long history of my family in Kra-
ków, especially in Podgórze. The Pemper family lived in Kraków
at least since the end of the 18th century and had many rel-
atives living throughout Poland. The closest family member 
of mine was my great-great grandmother, Ester Pemper 
(Grunbaum after her marriage), who grew up and lived in 
this house until she got married in 1900.

Every time that I go for a walk in Podgorze, I try to go next to 
this house and look at it. I try to imagine my family members 
going the same way that I am going. I am trying to think 
to myself how it was for them to live in this house until the 
Second World War.

Next to this building still stands one of the very few surviving 
synagogues in Kraków, which still has almost all of the same 
old bricks. Was it the synagogue that my family members 
used to go to? I will probably never know, but again I start 
imagining my relatives going through the doors of the syn-
agogue for Shabbat prayers and other Jewish holidays.

Miejsce Mocy
KRAKÓW, UL. SZEROKA 24

Stara Synagoga w Krakowie to najstarsza zachowana synagoga 
w Polsce i jedna z najstarszych w Europie, możliwe że powstała 
w drugiej połowie XV wieku. Synagogę odwiedziły ważne postaci 
historyczne, m.in. Tadeusz Kościuszko (wygłosił tu przemówienie, 
nawołując Żydów do udziału w insurekcji) czy prezydent Ignacy 
Mościcki. Podczas II wojny światowej budynek został poważnie 
zniszczony przez nazistów, którzy przekształcili go m.in. w maga-
zyn i garaż. Po wojnie synagoga została pieczołowicie odrestau-
rowana. Obecnie pełni funkcję muzeum (oddział Muzeum Krako-
wa), gdzie można zobaczyć m.in. eksponaty związane z kulturą 
i religią żydowską oraz historię krakowskiego Kazimierza.

Anna:
Kiedy przekraczam granice Kazimierza, czuję, jakbym prze-
nikała przez jakąś niewidzialną warstwę ochronną, czuję, że 
jestem bezpieczna. Wewnątrz tej ochronnej strefy znajduje 
się moje „miejsce mocy”, serce Kazimierza — Stara Synagoga.

Dawno temu, przed laty, gdy tylko tutaj bywałam, siadałam 
obok Starej Synagogi i czułam, że jestem w domu. Mogłam 
tak siedzieć godzinami. I tak jak oblubieniec pragnie być 
blisko oblubienicy, to tak jakoś się stało, że zamieszkałam 
tuż obok.

7.

24 25



I może właśnie dlatego teraz mieszkam tuż obok, aby każ-
dego dnia i nocy być blisko, by napełniać się obecnością 
tych, którzy tu żyli kiedyś, przed wiekami i nie tak dawno 
temu, a którzy — w moim odczuciu — wciąż tu są. Nocą, gdy 
nastaje cisza, spoglądam w bezkresną głębię okien i widzę, 
jak Stara Synagoga znów tętni żydowskim życiem, że znów 
wnętrze wypełnia śpiew, śmiech i płacz radości i smutku. 
Czuję, jakby dusze wracały, jakby przychodziły nocą i wy-
pełniały wnętrze tego starego budynku.

Stara Synagoga to dla mnie miejsce wyjątkowe, wypeł-
nione mocą pokoleń i wiem, że dusze wciąż tutaj wracają, 
tutaj, do miejsca, w którym pulsuje serce Kazimierza — ser-
ce dzielnicy żydowskiej. I dzisiaj to my, obecne pokolenie, 
staliśmy się strażnikami historii, nie tylko tej materialnej, 
ale także duchowej. I dzisiaj to my jesteśmy strażnikami 
tego serca, które bije dla nas, które daje nam siłę i tworzy 
ochronną warstwę Kazimierza.

To moje osobiste odczucia, być może nazbyt intuicyjno-du-
chowe, abstrakcyjne, czy nawet niezrozumiałe, ale tak czu-
ję Starą Synagogę, moje ukochane „miejsce Mocy”.

The Place of Power
KRAKÓW, UL. SZEROKA 24

The Old Synagogue in Kraków is the oldest surviving synagogue 
in Poland and one of the oldest in Europe. It was likely built in the 
second half of the 15th century. Many important historical fi gures 
have visited the synagogue, including Tadeusz Kościuszko (who 
delivered a speech here urging Jews to participate in the uprising 
he was leading) and President Ignacy Mościcki. During the Sec-
ond World War, the building was severely damaged by the Na-
zis, who converted it into a warehouse and garage. After the war, 
the synagogue was meticulously restored. It currently serves as 

a branch of the Kraków City Museum, featuring exhibits on Jew-
ish culture and religion as well as the history of Kraków’s Kazimi-
erz District.

Anna:
When I cross the borders of Kazimierz, I feel as if I were pen-
etrating some invisible protective layer, I feel safe. Within 
this protective zone lies my “Place of Power”, the heart of 
Kazimierz: the Old Synagogue.

Long ago, years ago, whenever I came here, I would sit next 
to the Old Synagogue and feel at home. I could sit there 
for hours. And, just like a bridegroom longs to be close to
his bride, it somehow happened that I ended up living right 
next door.

And perhaps that’s why I live right next door now, to be 
close every day and night, to be fi lled with the presence of 
those who once lived here centuries ago and not so long 
ago, and who – in my opinion – are still here. At night, when 
silence falls, I  look into the endless depths of the windows 
and see the Old Synagogue once again teeming with Jew-
ish life, its interior once again fi lled with song, laughter, and 
cries of joy and sadness. I feel as if souls were returning, as 
if they were coming at night and fi lling the interior of this 
old building.

The Old Synagogue is a special place for me, fi lled with the 
power of generations, and I know that souls keep return-
ing here — here, to the place where the heart of Kazimi-
erz, the heart of the Jewish Quarter, pulsates. And today, 
we, the current generation, have become the guardians of 
history, not only materially but also spiritually. Today, we 
are the guardians of this heart that beats for us, that gives 
us strength and creates a protective layer for Kazimierz.

These are my personal feelings, perhaps overly intuitive or 
spiritual, abstract or even incomprehensible, but this is how 
I feel about the Old Synagogue, my beloved “Place of Power”.

26 27



Miejsce spotkania
KRAKÓW, UL. JÓZEFA 36

Według badań Muzeum Krakowa, w miejscu dzisiejszego budyn-
ku przy ul. Józefa 36 stała niegdyś renesansowa kamienica na-
leżąca do Jonasza, syna Abrahama. Była bogato zdobiona, po-
równywalna z ówczesnymi domami mieszczańskimi w Krakowie 
i Kazimierzu — dziś już nieistniejąca. W wybudowanym później 
pod tym adresem budynku otwarto w 1890 roku żydowski dom 
modlitwy Chewra Ner Tamid (Bractwo Wiecznego Światła). Bu-
dynek ten później pełnił funkcję pomieszczeń charytatywnych
stowarzyszenia Brata Alberta, a od 2008 roku działa tu Cheder 
— kawiarnia i klub Festiwalu Kultury Żydowskiej, nawiązujący do 
pierwotnego sensu nazwy jako „domu żydowskiej szkoły”.

Błażej:
Cheder Cafe to jest takie pierwsze moje wspomnienie z ży-
dowskim światem w Krakowie, do którego trafi łem podczas 
pandemii. W  tym trudnym okresie wszystko było poza-
mykane szczelnie, a kawiarnie, które mogły się otworzyć 
po pewnym czasie, stały się taką namiastką społeczności. 
Dla mnie takim miejscem spotkań stał się Cheder. Dosyć 
ciekawym miejscem, ponieważ dało mi wtedy namiastkę 
żydowskiego świata. Pierwsza styczność z kulturą żydow-
ską dla chłopaka z małej miejscowości w wielkim Krakowie. 
Wiadomo, że nie organizowano tam świąt żydowskich, nie 

było tam też jakichś wielkich wydarzeń w czasach pande-
mii, ale dla mnie był to taki substytut tego niepoznanego 
jeszcze świata. Mogłem podejść do tego wszystkiego tro-
chę z dystansem i obserwować. Czasem, kiedy ktoś chce 
dołączyć do żydowskiej społeczności, to najpierw trochę 
musi się oswoić z tą nową rzeczywistością, a ten Cheder był 
dla mnie takim bezpiecznym zbliżeniem się do tej społecz-
ności i kultury. Z dystansu i z perspektywy takiego obser-
watora, który sobie pije kawkę przy stoliku. No i to było takie 
ciekawe zderzenie, bo zacząłem zabierać znajomych ze 
studiów, przyjaciół. I siadaliśmy w tej kawiarni. Słuchaliśmy 
izraelskiej muzyki, czytaliśmy żydowskie książki. Zbliżaliśmy 
się do tej kultury poprzez smak kawy z fi ndżanu, herbaty 
izraelskiej czy humusu. To jest takie moje pierwsze miejsce 
związane z tym żydowskim Krakowem. Miejsce ciekawe też 
dla osób spoza świata żydowskiego. No i jest ten słynny róg 
ulicy Józefa i Jakuba, który dla mnie jest istotny. Gdy siadam 
przy stoliku na rogu tych dwóch ulic, to tamta perspektywa
jest taka ciekawa, bo widzę piękną ulicę Józefa, Instytut 
Judaistyki, Synagogę Wysoka i Starą. W okresie Festiwalu 
Kultury Żydowskiej jest też miasteczko festiwalowe naprze-
ciwko, więc to też jest taki ciekawy punkt obserwacyjny.

The Meeting Place
KRAKÓW, UL. JÓZEFA 36

According to research by the Kraków City Museum, the site of the 
current building at No 36 Józefa Street was once home to a Re-
naissance tenement house belonging to Jonasz, son of Abraham. 
It was richly decorated, comparable to the burgher houses of that 
time in Kraków and Kazimierz. This building was eventually re-
placed by another that housed the Chevra Ner Tamid [Brother-
hood of the Eternal Light] prayer house, which opened in 1890. 
The building later was used by the Christian Brother Albert Socie-
ty. Since 2008, it has been the home of Cheder, the Jewish Culture 

8.

28 29



Festival’s cafe and club. Here, the name “Cheder” alludes to the 
word’s original meaning: “ the Jewish school”.

Błażej:
Cheder Cafe is my fi rst memory of the Jewish world in Kraków, 
which I visited during the pandemic. During that diffi  cult pe-
riod, everything was closed, and the cafes that were allowed 
to reopen after a while became a kind of semblance of com-
munity. For me, Cheder became that meeting place. It was 
quite an interesting place because it gave me a glimpse of 
the Jewish world. As a boy from a small town now in the big 
city of Kraków, it was my fi rst contact with Jewish culture. 
Of course, during the pandemic, no celebrations of Jewish 
holidays or any other major events were held there. But, 
for me, it was a substitute for that still-unexplored world. 
I could approach it all with a bit of distance and observe. 
Sometimes, when someone wants to join the Jewish com-
munity, they fi rst have to acclimate themselves to this new 
reality, and Cheder was a safe way for me to get closer to 
that community and culture. From a distance and from the 
perspective of an observer, sipping coff ee at a table. And it 
was such an interesting collision because I started bringing 
my friends from university, my good friends. And we’d sit 
at this café. We’d listen to Israeli music, read Jewish books. 
We’d get closer to that culture through the taste of fi njan 
coff ee, Israeli tea and hummus. This is my fi rst place con-
nected to Jewish Kraków. It’s also an interesting place for 
people outside the Jewish world. And then there’s that fa-
mous corner of Józefa and Jakuba Streets, which is impor-
tant to me. When I sit at a table on the corner of these two 
streets, the perspective is so interesting because I can see 
beautiful Józefa Street, the Institute of Jewish Studies, the 
High Synagogue and the Old Synagogue. During the Jew-
ish Culture Festival, there’s also the festival village across 
the street, so it’s also a fascinating vantage point.

Firanki i pelargonie
KRAKÓW, UL. LWOWSKA 29

Ulica Lwowska wytyczona została w końcu XVIII wieku na terenach 
folwarku Koszyki, jako droga łącząca kopalnię soli w Wieliczce 
z portem nad Wisłą. W 1935 ostatecznie otrzymała obecną nazwę 
Lwowska. Słynie z najpełniej zachowanej zabudowy przełomu 
XIX i XX wieku w Podgórzu — kamienic czynszowych w stylu histo-
ryzmu i wczesnego modernizmu. W okresie 1941—1943 Podgórze 
stało się terenem krakowskiego getta. Ulica Lwowska znajdowała 
się na granicy dwóch części getta. Ulica ta uniknęła zniszczenia 
podczas działań wojennych — zrujnowano jedynie kilka kamienic 
przy skrzyżowaniach. W latach 1970—80 zmiany urbanistyczne 
związane z wytyczeniem ul. Na Zjeździe doprowadziły do wybu-
rzenia części zwartej zabudowy i powstania nowych inwestycji 
(np. hotelu).

Małgosia:
W kamienicy na zbiegu ulic Limanowskiego i Lwowskiej 
mieszkał po wojnie mój mąż, i ja tam, jako przyszła żona, 
często chodziłam. To był róg kamienicy, gdzie właśnie za-
czynało się potem getto i tam jest ten mur z tablicą pa-
miątkową. Wtedy z dwóch stron i od strony Lwowskiej i od 
strony Limanowskiego jeździł tramwaj, więc właściwie mąż 
mieszkał na przystanku tramwajowym, bo tramwaj się za-
trzymał pod jego oknem na parterze, gdzie zawsze były 

9.

30 31



wspaniałe fi ranki zrobione na szydełku i zawsze były pelar-
gonie w oknach. Kiedy ja zamierzałam przyjść tam do nie-
go, to on uchylał lekko okno. Można powiedzieć, że w go-
dzinach późno nocnych wychodziłam przez to okno, przez 
te pelargonie i jak ktoś obok przechodził, to wzbudzało to 
jakieś zainteresowanie. Rodzina mojego męża mieszkała 
tam jeszcze przed wojną, ale w czasie okupacji ich wysie-
dlili i oni mieszkali dalej, za cmentarzem Podgórskim. Do-
piero potem wrócili do tego mieszkania na Lwowskiej. W tej 
kamienicy mieszkał też w ogóle jakiś pan, Żyd, który w cza-
sie okupacji w piwnicach się tam ukrywał. W tych piwnicach 
też były te takie afi sze z okresu wojny o rozstrzelaniach, 
o aresztowaniach, że nie wolno ukrywać Żydów. To mi mąż 
opowiadał, że po wojnie jeszcze takie rzeczy można było 
tam zobaczyć.

Curtains and Geraniums
KRAKÓW, UL. LWOWSKA 29

Lwowska Street was laid out in the late 18th century on the site of 
the Koszyki manor as a road connecting the Wieliczka Salt Mine 
with the port on the Vistula River. In 1935, it was fi nally renamed 
Lwowska Street. It is famous for the most fully preserved turn-of-
the-20th-century architecture in Podgórze: tenement houses in 
the Historicist and Early Modernist styles. Between 1941 and 1943, 
Podgórze became the site of the Kraków Ghetto. Lwowska Street 
straddled the border between the two sections of the ghetto. This 
street escaped destruction during the war: only a few tenement 
houses at intersections were destroyed. In the 1970s and 1980s, 
urban changes associated with the construction of Na Zjeździe 
Street led to the demolition of some of the dense development 
and the construction of new buildings (including a hotel).

Małgosia:
My husband lived in a tenement house at the intersection 

of Limanowskiego and Lwowska Streets after the war, and 
I, as his future wife, often went there. It was the corner of 
the building where the ghetto began, and there’s that wall 
with the memorial plaque on it. Back then, trams ran from 
both sides, through Lwowska and Limanowskiego Streets, 
so my husband actually lived at the tram stop. The tram 
stopped right under his raised ground-fl oor window, where 
they always had gorgeous crocheted curtains and gerani-
ums in the windows. When I wanted to visit him there, he’d 
open the window a crack. You could say that late at night, 
I’d get out through that window, through those geraniums, 
and if anyone passed by, it would arouse some interest. My 
husband’s family had lived there before the war, but they 
were evicted during the occupation and they lived further 
away, behind the Podgórski Cemetery. Only later did they 
return to that apartment on Lwowska Street. There was also 
a man living in this tenement building, a Jew  who hid in the 
basement during the occupation. There were also wartime 
posters in these basements about executions and arrests, 
saying that hiding Jews was forbidden. My husband told me 
that after the war, you could still see things like that there.

32 33



Dziedzictwo i nauka
KRAKÓW, UL. JÓZEFA 19

Pierwsze wzmianki o budynku przy ul. Józefa 19 pochodzą z prze-
-łomu XIII i XIV wieku. Budynek jest znany jako Collegium Kazimie-
rzowskie. Nazwa ta nawiązuje do planów króla Kazimierza III 
Wielkiego dotyczących założenia uniwersytetu w nowo powstałym 
mieście Kazimierz. Chociaż plany te nie zostały zrealizowane, bu-
dynek pozostaje symbolem edukacyjnych aspiracji tego okresu. 
Obecnie znajdują się w nim dwie jednostki akademickie: Instytut 
Judaistyki Uniwersytetu Jagiellońskiego oraz Instytut Prawa Wła-
sności Intelektualnej.

Edyta:
Instytut Judaistyki Uniwersytetu Jagiellońskiego i jego siedzi-
ba przy ul. Józefa 19 na krakowskim Kazimierzu to nie tylko 
moje miejsce pracy, ale również szczególna lokalizacja hi-
storyczna, unikatowa placówka akademicka i ważny punkt 
na mapie współczesnego życia żydowskiego w Krakowie.

Instytut Judaistyki UJ (formalnie jeszcze jako Katedra Juda-
istyki) został przeniesiony do dawnej dzielnicy żydowskiej 
w 2010 roku, gdy instytucja otrzymała od władz uniwersy-
teckich nową siedzibę w zabytkowym budynku Collegium 
Kazimierzowskiego. Ta zmiana zaowocowała nie tylko po-
lepszeniem warunków lokalowych, ale także sprawiła, że 

mogliśmy jako instytucja funkcjonować w sercu historycz-
nej części żydowskiej dzielnicy — w bezpośrednim sąsiedz-
twie najważniejszych zabytków i miejsc, które badaliśmy 
oraz o których uczyliśmy. Ulokowanie studiów judaistycz-
nych w miejscu wielowiekowego dziedzictwa materialne-
go i intelektualnego europejskich Żydów jest unikatową 
sytuacją na skalę Europy i świata. Instytut Judaistyki UJ na 
krakowskim Kazimierzu zyskał także bezpośredni dostęp 
do instytucji kultury żydowskiej i współczesnej społeczności 
żydowskiej. Możemy — niezależnie od tego czy należymy 
do społeczności czy nie — uczestniczyć w codziennym ży-
ciu żydowskim, obserwować na co dzień obrzędy judaizmu 
i towarzyszyć odwiedzającym w ich odkrywaniu dziedzic-
twa kulturowego i religijnego dzielnicy.

Lokalizacja Instytutu Judaistyki w takim miejscu to dla mnie 
osobiście możliwość łatwego połączenia pracy uniwer-
syteckiej z innymi zajęciami i spotkaniami w pobliżu. Dla 
członków społeczności żydowskiej to sąsiedztwo jest oka-
zją do współpracy, uczestniczenia w kursach i wykładach 
judaistycznych, jak również oznacza to możliwość uzyska-
nia konsultacji, porady, skorzystania z dostępu do litera-
tury. A Instytut zmienia się wraz z potrzebami społecz-
ności i transformacją dzielnicy, użycza swojej przestrzeni 
na wydarzenia kulturalne — wystawy, spotkania i dyskusje. 
Dziś adres ul. Józefa 19 jest jednym z obowiązkowych punk-
tów na mapie żydowskiej historii i współczesności Krakowa.

Heritage and Learning
KRAKÓW, UL. JÓZEFA 19

The fi rst mention of the building at Józefa Street 19 dates back 
to the turn of the 13th and 14th centuries. The building is known 
as Collegium Kazimierzowskie, referring to King Kazimierz the 
Great’s plans to establish a university in the newly founded town 

10.

34 35



of Kazimierz. Although these plans were never realized, the build-
ing remains a symbol of the educational aspirations of that pe-
riod. It currently houses two academic units of the Jagiellonian 
University: the Institute of Jewish Studies and the Institute of Intel-
lectual Property Law.

Edyta:
The Jagiellonian University Institute of Jewish Studies and its 
headquarters at Józefa Street 19 in Krakow’s Kazimierz Dis-
trict are not only my workplace but also a special historical 
location, a unique academic institution, and an important 
landmark on the map of contemporary Jewish life in Kraków.

The Jagiellonian University’s Institute of Jewish Studies (for-
mally the Department of Jewish Studies) was relocated to 
the former Jewish district in 2010, when the university au-
thorities granted it a new home in the historic building of 
Collegium Kazimierzowskie. This change not only result-
ed in improved premises but also allowed us as an institu-
tion to operate in the heart of the historic Jewish Quarter, 
in the immediate vicinity of the most important monuments 
and sites we researched and taught about. Locating Jewish 
Studies in a place of the centuries-old material and intel-
lectual heritage of European Jews is a unique opportunity in 
Europe and the world. Since its relocation to Kazimierz, the 
Institute of Jewish Studies has also gained direct access to 
institutions of Jewish culture and the contemporary Jewish 
community in Kraków’s Kazimierz. Whether we belong to 
the community or not, we can participate in everyday Jew-
ish life, observe daily Jewish rituals, and accompany visitors 
as they discover the district’s cultural and religious heritage.

The Institute of Jewish Studies’ location in such a place al-
lows me to easily combine my university work with other 
activities and meetings nearby. For members of the Jewish 
community, this proximity provides opportunities for collab-
oration, participation in courses and lectures, and access to 
consultations, advice and literature. The Institute is evolving 
in step with the needs of the community and the transfor-

mation of the district, lending its space to cultural events — 
exhibitions, meetings, and discussions. Today, Józefa Street 
19 is a must-see on the map of Jewish history and contem-
porary Kraków.

36 37






