
Personal story of Gizela Fudem – a Holocaust Survivor – inspired a unique 

educational project which connected two cities: Tarnów and Wrocław – 
places with completely different histories and identities. Although the 

cities’ histories are so different, the story of Gizela Fudem builds bridges 

between them and between young people who took part in the project.

For young people from Tarnów and Wrocław, Gizela Fudem’s story became 
a starting point for a profound reƔ ection on the past, memory, and identi-

ty. The students were incredibly committed to their research: they learned 

about Gizela Fudem’s fate, visited places connected with her life, and

searched archives, discovering unique documents, photographs, and mem-

oirs. Their work is a scholarly exploration of history, as well as an emo-

tional journey into the past – an encounter with the fate of a person who, 

despite tragedy, was able to rebuild her life.

This exhibition is the result of many months of intense work, collabo-

ration, and passion on the part of these young people. It is proof of their 

maturity, empathy, and profound understanding of the importance of his-

torical memory. Thanks to their commitment, Gizela Fudem’s story has 

gained new life – becoming not only a reminder of the past but also an 

inspiration for building dialogue between people and cities.

Osobista historia Gizeli Fudem – ocalałej z Holokaustu – stała się 
inspiracją do stworzenia wyjątkowego projektu edukacyjnego, któ-
ry połączył dwa miasta o odmiennych losach i tożsamościach: Tar-
nów i Wrocław. Choć dzieli je historia, to opowieść Gizeli Fudem
stała się pomostem między nimi, a także między młodymi ludźmi, 
którzy wzięli udział w przedsięwzięciu.

Historia Gizeli Fudem stała się dla młodzieży z Tarnowa i Wrocławia 
punktem wyjścia do głębokiej reƔ eksji nad przeszłością, pamięcią 
i tożsamością. Uczennice i uczniowie z ogromnym zaangażowa-
niem podjęli się pracy badawczej: poznawali losy bohaterki, odwie-
dzali miejsca związane z jej życiem, przeszukiwali archiwa, odnaj-
dując unikatowe dokumenty, fotograƓ e i wspomnienia. Ich praca to 
naukowe odkrywanie historii, a także emocjonalna podróż w prze-
szłość – spotkanie z losem człowieka, który mimo tragedii potraƓ ł 
odbudować swoje życie.

Efektem wielu miesięcy intensywnej pracy, współpracy i pasji mło-
dych ludzi jest ta wystawa. To świadectwo ich dojrzałości, empatii 
i głębokiego zrozumienia znaczenia pamięci historycznej. Dzięki 
ich zaangażowaniu historia Gizeli Fudem zyskała nowe życie – sta-
ła się nie tylko wspomnieniem o przeszłości, lecz także inspiracją 
do budowania dialogu między ludźmi i miastami.

Jedna mówiąca za wielu

One Speaking for Many 

GIZELA FUDEM



W latach międzywojennych w Tarnowie mieszkało ok. 25 tysięcy Żydów, którzy 
stanowili około 40 procent mieszkańców. Była to społeczność bardzo zróżni-
cowana: obok Żydów ortodoksyjnych i chasydów żyli tu Żydzi zasymilowani. 
W mieście funkcjonowały synagogi i liczne domy modlitwy, działały żydow-

skie szkoły, biblioteki, oraz organizacje społeczne, kulturalne i sportowe. 

Życie społeczności żydowskiej rozwijało się intensywnie aż do wybuchu II woj-
ny światowej, która zakończyła ten ważny rozdział historii Tarnowa. Po wojnie 
społeczność żydowska w Tarnowie praktycznie przestała istnieć – przeżyło 
jedynie kilkuset Żydów z miasta i okolic. Ci którzy ocaleli, zaczęli organizować 
życie religijne i społeczne. Wielu jednak nie czuło się bezpiecznie i emigro-

wali. Do końca lat 40. społeczność żydowska stopniowo malała, nie mogąc się 
odrodzić wskutek emigracji i trudnych warunków polityczno-społecznych.

Do dziś po dawnej, bogatej kulturze żydowskiej w Tarnowie zachowały się 
cmentarz żydowski (jeden z największych w Małopolsce), bima – ruiny cen-

tralnej części spalonej Starej Synagogi, a także kilka kamienic. Pamięć o tej 
społeczności podtrzymują głównie lokalne instytucje kulturalne.

During the interwar period approximately 25,000 Jews lived in Tarnów: 40 per cent 
of the city’s population. It was a highly diverse community; alongside Orthodox and 

Hasidic groups, there were assimilated Jews. There were synagogues, dozens of 

small houses of prayer, Jewish schools, libraries, and numerous social, cultural, and 

sports organizations. 

Jewish community life Ɣourished until the outbreak of the Second World War, which 
brought an end to this important chapter in Tarnów’s history. After the end of the 

war, the Jewish community in Tarnów practically ceased to exist – only a few hun-

dred Jews from the city and surrounding area survived the war. Those who survived 

began to organize religious and social life. However, many felt unsafe and emigrated. 

By the end of the 1940s, the Jewish community gradually dwindled, unable to revive 
due to emigration and difƓcult political and social conditions.

To this day, remnants of Tarnów’s former, rich Jewish culture include a Jewish cem-

etery (one of the largest in Lesser Poland), the bimah – the ruins of the central sec-

tion of the burned-down Old Synagogue, and several tenement houses. The memory 

of this community is primarily maintained by local cultural institutions.

The Jewish community in the pre-war German city of Breslau had a rich history, 
dating back to the Middle Ages. Numerous religious, social, and educational institu-

tions were established here, including the Jewish Theological Seminary (est. 1854), 
one of the leading centers of Jewish studies in Europe. At the beginning of the 20th 
century, Wrocław was home to approximately 20,000–30,000 Jews, a diverse com-

munity—some afƓliated with Orthodox circles, others inclined to assimilate. 

With Hitler’s rise to power in 1933, a period of systematic exclusion of Jews from 
public life began. During Kristallnacht in 1938, Wrocław’s main synagogue (known 
as Na Wygonie Synagogue) was burned down. Most Jewish institutions were closed 
down, and the community was decimated.

After the Second World War, Jewish survivors from various parts of Poland and re-

patriates Ɣocked to the city. For a short time in the 1940s, Wrocław had the largest 
Jewish population in Poland (approximately 15,000–20,000 people). However, over 
the years, especially after the wave of emigration associated with the events of 

March 1968 and the intensiƓcation of antisemitic propaganda, this community sig-

niƓcantly shrank. 

Today, the Jewish Community of Wrocław, though small in number, conducts reli-
gious and cultural activities. The White Stork Synagogue, one of the few surviving 

from the war, has been restored and serves as a center of Jewish life and a venue for 

cultural events and commemorations.

4. 	 Wrocław,	Rynek,	1945	r.	Zniszczony	budynek	Ratusza.	 
	 	 Zdjęcie	z	domeny	publicznej.

	 	 Wrocław,	damaged	building	of	the	City	Hall	on	the	Main			 	
	 	 Square,	1945.	Photo	from	public	domain.

1.		 Tarnów,	Stara	Synagoga		przy	Placu	Rybnym,	przed 

	 	 1939	r.	Zdjęcie	ze	zbiorów	Marka	Tomaszewskiego.

	 	 The	Old	Synagogue	in	Tarnów,	at	Plac	Rybny,	before		 	 	
	 	 1939.	Photo	from	Marek	Tomaszewski’s	collection.

6.  Tarnów,	zniszczone	w	1939	roku	wnętrze	Starej	Synagogi	przy 

	 	 Placu	Rybnym.	Zdjęcie	ze	zbiorów	Marka	Tomaszewskiego.

	 	 Tarnów,	the	interior	of	the	Old	Synagogue	destroyed	in		 	 	 	
	 	 1939.	Photo	from	Marek	Tomaszewski’s	collection.

3.  	 Panorama	Wrocławia,	1968	r.	Zdjęcie	z	Narodowego		 	
	 	 Archiwum	Cyfrowego.

	 	 Panorama	of	Wrocław,	1968.	Photo	from	the	National	 
	 	 Digital	Archive.

2. 	 Wrocław,	1979	r.	Synagoga	pod	Białym	Bocianem	–	 
	 	 jedyna	zachowana	wrocławska	synagoga.	Zdjęcie	 
	 	 z	domeny	publicznej.

	 	 Wrocław,	the	White	Stork	Synagogue	in	1979.	It	is	the	only			
	 	 surviving	synagogue	in	the	city.	Photo	from	public	domain.

5. 	 Tarnów,	ul.	Wałowa,	1939	r.	Pocztówka	ze	zbiorów		 	
	 	 Marka	Tomaszewskiego.

	 	 Tarnów,	ul.	Wałowa,	1939.	Postcard	from	Marek	 
	 	 Tomaszewski’s	collection.

Społeczność żydowska zamieszkująca przedwojenny niemiecki Breslau miała 
bogatą, sięgającą średniowiecza historię. Funkcjonowały tu liczne instytucje 
religijne, społeczne i edukacyjne, m.in. Żydowskie Seminarium Teologiczne 
(zał. w 1854), będące jednym z czołowych ośrodków studiów judaistycznych 
w Europie. Na początku XX wieku Wrocław zamieszkiwało około 20–30 tysię-

cy Żydów, stanowiących zróżnicowaną społeczność — część związana była ze 
środowiskami ortodoksyjnymi, część skłaniała się ku asymilacji. 

Wraz z dojściem Hitlera do władzy w 1933 roku rozpoczął się okres systema-

tycznego wykluczania Żydów z życia publicznego. W czasie Nocy Kryształo-

wej w 1938 roku spalono główną wrocławską synagogę (tzw. Synagogę na Wy-

gonie). Większość żydowskich instytucji została zlikwidowana, a społeczność 
zdziesiątkowana. Po II wojnie światowej do miasta napłynęli ocaleni Żydzi 
z różnych części Polski oraz repatrianci. Przez krótki czas w latach 40. XX w. 
Wrocław był największym ich skupiskiem w Polsce (około 15–20 tysięcy osób).
Jednak z biegiem lat, zwłaszcza po fali emigracji związanej z wydarzeniami 
Marca 1968 roku i nasileniem antysemickiej propagandy, społeczność ta znacz-

nie się skurczyła.

Dziś Gmina Wyznaniowa Żydowska we Wrocławiu, choć nieliczna, prowadzi 
działalność religijną i kulturalną. Synagoga Pod Białym Bocianem, jedna z nie-

wielu ocalałych po wojnie, została odrestaurowana i stanowi centrum życia 
żydowskiego oraz miejsce wydarzeń kulturalnych i upamiętnień.

TARNÓW 

WROCŁAW 

Tam, gdzie mieszkaliśmy, przy Szpitalnej, to nie była jeszcze stric-

te dzielnica żydowska, ale większość domów była zajęta przez Żydów. 
My mieszkaliśmy w takiej kamienicy dwupiętrowej, a jeszcze kilka lat 
wcześniej mieszkańcy w tych domach byli wymieszani. Ale już ostatnio 
[tuż] przed wojną, to tam mieszkali sami Żydzi. I w tej okolicy zasad-

niczo mieszkali sami Żydzi. Jeszcze bardziej, taka już ściślej żydowska 
dzielnica, to była w okolicy Rynku. Tam był Plac Rybny, gdzie krewni 

moi mieszkali, to tam już mieszkali sami Żydzi.

Where we lived, on Szpitalna Street, it wasn’t yet strictly a Jewish district, 
but most of the houses were occupied by Jews. We lived in a two-story tene-

ment house, and just a few years earlier, the residents in those houses were 
mixed. But recently [ just] before the war, only Jews lived there. And in that 
area, essentially, only Jews lived. Even more so, a more strictly Jewish dis-

trict, that was near the Market Square. There was Plac Rybny, where my rel-
atives lived, and that was where only Jews lived.

6.

5.

1.
2.

3.

4.



Gizela Fudem urodziła się w 1924 roku w Tarnowie. Wychowywała się z dwójką 
rodzeństwa – Taubą i Mojżeszem. 

Ojciec Gizeli, Josef Grunberg, pochodził ze Stopnicy. Był bardzo religijnym 
Żydem i prowadził mleczarnię. Rodzice Josefa, Szmul i Bajla Grunbergowie, 
mieszkali w Stopnicy przy rynku. Szmul Grunberg, jako właściciel sklepu z ar-

tykułami żelaznymi, należał do grupy dobrze sytuowanych obywateli. Dziad-

kowie Gizeli ze strony ojca – Bajla i Szmul – byli bardzo religijni i przywiązani 
do tradycji.

Mama Gizeli Fudem nazywała się Sara Grunberg (z domu Muschel). Jej rodzi-
cami byli Chaim i Debora Muschelowie. Sara miała sześcioro młodszego ro-

dzeństwa. Sara Grunberg nie pracowała zawodowo, tylko pomagała mężowi 
i zajmowała się domem. Nie była aż tak religijna jak jej mąż. Babcia Gizeli, De-

bora Muschel, zmarła w wieku 46 lat, kiedy Gizela była czteroletnią dziewczyn-

ką. Po śmierci żony dziadek Chaim nadal mieszkał w Tarnowie, gdzie posiadał 
rozlewnię wina i duży dom mieszczący się przy ulicy Folwarcznej. Tuż przed 
drugą wojną światową ożenił się drugi raz.

Gizela Fudem was born in 1924 in Tarnów. She grew up with two siblings – Tauba 
and Moshe.

Gizela’s father, Josef Grunberg, came from Stopnica. He was a very religious Jew 

and ran a dairy factory. Josef’s parents, Szmul and Bajla Grunberg, lived in Stopnica 
near the market square. Szmul Grunberg, as the owner of a hardware store, belonged 

to a group of well-to-do citizens. Gizela’s paternal grandparents – Bajla and Szmul – 
were very religious and attached to tradition.

Gizela Fudem’s mother was Sara Grunberg (née Muschel). Her parents were Chaim 
and Debora Muschel. Sara had six younger siblings. Sara Grunberg did not work 
professionally; she helped her husband and took care of the house. She was not as 

religious as her husband. Gizela’s grandmother, Debora Muschel, died at the age of 
46, when Gizela was four. After his wife’s death, Grandpa Chaim continued to live 
in Tarnów, where he owned a wine bottling plant and a large house on Folwarczna 

Street. Just before the Second World War, he married for the second time.

1.			 Stopnica,	lata	20.	XX	w.	Od	prawej:	Bajla	Rywka		 	 	
	 	 Grunberg	i	Szmul	Grunberg	(dziadkowie	Gizeli	Fudem		
	 	 ze	strony	ojca),	Baruch	Grunberg	(stryj	Gizeli)	i	jego		 	
	 	 żona	Chawa.

  Stopnica.	1920s.	From	right:	Bajla	Rywka	Grunberg	and		 	
	 	 Szmul	Grunberg	(Gizela	Fudem’s	paternal grandparents),	 
	 	 Baruch	Grunberg	(Gizela’s	uncle)	and	his	wife	Chawa.	 
  

  

Zdjęcia	z	kolekcji	Centropy	i	United	States	Holocaust 
Memorial	Museum	w	Waszyngtonie.

Photos	from	the	Centropa	Collection	at	the	United	States		 	 	
Holocaust	Memorial	Museum,	Washington,	D.C.

2.			 Tarnów,	1928	r.	Gizela	Fudem	z	siostrą	Taubą.	

  Tarnów,	1928.	Gizela	Fudem	with	her	sister	Tauba.	

3.			 Tarnów,	1935	r.	Matka	Gizeli	Fudem,	Sara		Grunberg,			 	
				 		 	brat	Gizeli	–	Mojżesz.	

  Tarnów,	1935.	Gizela	Fudem’s	mother,	Sara	Grunberg,	     

	 	 Gizela’s	brother,	Mojżesz.	

1921 
narodziny	 

Tauby	Grunberg

birth	of	Tauba	 
Grunberg

1924  
narodziny	Gizeli	Fudem	

(z	domu	Grunberg)

birth	of	Gizela	Fudem	 
(née	Grunberg)

1928   
narodziny	Mojżesza	

Grunberga

birth	of	Moshe	Grunberg

Dad was a well-known name, a very respected and well-liked man, and even 

sometimes, when there were disputes between Jews and they didn’t want to  
settle it in court, but among themselves, he was the mediator. Besides, they knew 

he was an expert in accounting, so he enjoyed a lot of trust. He didn’t have 

 money, but he had respect.

RODZINA | FAMILY

2. 3.1.

Tata był znaną marką, był bardzo szanowanym i lubianym człowiekiem 
i nawet czasem, jak gdzieś były jakieś spory między Żydami, a nie chcieli 
tego załatwiać w sądzie, tylko między sobą, to on był takim rozjemcą. Poza 

tym wiedzieli, że się zna na księgowości, więc cieszył się dużym zaufaniem. 
Pieniędzy nie miał, ale szacunek miał.

Gizela Fudem
(Grunberg)

Tauba Grunberg

Rafael Muschel

Debora Muschel

Chaim Muschel

Berisch Muschel

Mozes Muschel

Bronia  Muschel

Bala Muschel

Rebeka Muschel

Sara Lea Grunberg

(Muschel)	
Josef Nechemiasz  

Grunberg

Mojżesz Grunberg

Lajbisz Grunberg

Baruch Grunberg

Szmul Grunberg

Bajla (Bela) Rywka

RODZEŃSTWO
MAMY

MOTHER’S	  
SIBLINGS

RODZEŃSTWO
GIZELI

GIZELA’S 

SIBLINGS

RODZEŃSTWO
TATY

	FATHER’S	` 
SIBLINGS

RODZICE
TATY

	FATHER’S	` 
PARENTS

RODZICE
MAMY

	MOTHER’S	` 
PARENTS

RODZICE	GIZELI
GIZELA’S	PARENTS

DRZEWO GENEALOGICZNE GIZELI FUDEM.

GIZELA	FUDEM’S	FAMILY	TREE.



ŻYCIE PRZED WOJNĄ | LIFE BEFORE THE WAR

Religijność

Gizela Fudem pochodziła z bardzo religijnej rodziny. Chodzili na różne święta 
i w soboty do niewielkiego domu modlitw – sztiblu. Ojciec Gizeli - Josef Nehe-

miasz Grunberg był  pobożnym chasydem i absolutnie nie tolerował niczego, 
co nie było zgodne z żydowską tradycją i zasadami. Zawsze późnym popołu-
dniem w piątek udawał się do sztiblu. W domu ściśle przestrzegano Szaba-
tu. Natomiast matka Gizeli – Sara Lea była zdecydowanie mniej religijna od 
męża, choć oboje pochodzili z głęboko wierzących, tradycyjnych rodzin. Róż-
nice w religijności rodziców Gizeli wynikały z wychowania i odzwierciedlały 
podejście dziadków. Szmul i Bajla Grunbergowie – dziadkowie ze strony ojca 
porozumiewali się z innymi jedynie w języku jidysz, pomimo znajomości języ-
ka polskiego. Babcia nosiła perukę, a dziadek czarny kaszkiet, typowy dla Ży-
dów w zaborze rosyjskim. Z kolei dziadkowie ze strony matki, Chaim i Debora 
Muschel byli o wiele bardziej świeccy od Grunbergów.  

Edukacja

Gizela Fudem nauczyła się czytać i pisać w religijnej szkole dla dziewcząt Bejs 
Jakow. Dwukrotnie była też na koloniach organizowanych przez tę szkołę. Za-
nim skończyła 6 lat zaczęła chodzić do szkoły. W szkole powszechnej nauczy-
cielami byli w większości Polacy. Tylko religii żydowskiej uczyła Żydówka.
Choć lekcje odbywały się również w sobotę, Gizela nie chodziła w tym dniu 
do szkoły. Ze względu na klasę, która liczyła mniej więcej pół na pół Żydówek 
i nie-Żydówek, w soboty organizowano jedynie lekcje gimnastyki i muzyki. 

Gizela miała wysokie wyniki w nauce, najbardziej lubiła matematykę i język 
polski, ale za to nie przepadała za historią. Kończąc szkołę powszechną miała 
niecałe 13 lat, a następnie poszła do szkoły handlowej, gdzie zaczęła się kształ-
cić na pomoc księgowego.

Religious life

Gizela Fudem came from a very religious family. On Shabbat and Jewish holidays 

they attended services in a small house of prayer – a shtibl. Gizela’s father, Josef 

Nehemiah Grunberg, was a devout Hasidic Jew and absolutely did not tolerate an-

ything that was not in accordance with Jewish tradition and principles. He always 

went to the shtibl late on Friday afternoons. Shabbat was strictly observed at home. 

Gizela’s mother, Sara Lea, was decidedly less observant than her husband, although 
both came from deeply religious, traditional families. The differences in Gizela’s par-

ents’ religiosity stemmed from their upbringing and reƔ ected the approach of their 
grandparents. Her paternal grandparents, Szmul and Bajla Grunberg, communicat-
ed only in Yiddish, despite their knowledge of Polish. Her grandmother wore a wig, 
and her grandfather wore a black cap, typical of Jews in the Russian partition. Her 
maternal grandparents, Chaim and Debora Muschel, were much more secular than 
the Grunbergs.

Education

Gizela Fudem learned to read and write at the Beis Yakov religious school for girls. 
She also attended summer camps organized by the school twice. Before she was 
six, she began attending school. At the elementary school, the teachers were most-

ly Poles. Only Jewish religion was taught by a Jewish woman. Although classes 
were also held on Saturdays, Gizela did not attend school on those days. Due to the 
class being roughly 50/50 Jewish, only gymnastics and music classes were offered 
on Saturdays.

Gizela excelled in her studies, particularly in math and Polish, but she disliked his-
tory. She Ɠ nished primary school at the age of 13 and then went to a trade school, 
where she began training to be an accountant’s assistant.

Antysemityzmu w szkole raczej nie doświadczyłam, były może 
czasami jakieś drobne nieprzyjemności. Były nauczycielki, które 

czasem którejś z nas dokuczyły, ale to na ogół się łączyło z tym, że 
jak się któraś gorzej uczyła, czy była z jakiegoś bardziej zaniedbanego

domu, to przy okazji jej jeszcze wypomniano, że jest Żydówką.

W Szabas tato nie pracował, ale się z kolei dużo modlił. I tak szedł 
zawsze późnym popołudniem w piątek do sztibl, zależnie od tego, 

kiedy tam odpowiednio te gwiazdy się zapalały.

Tata sobie życzył w sobotę, że mamy rozmawiać po żydowsku.

1.  Szkoła	im.	S.	Staszica	w	Tarnowie.	Pocztówka	
  ze zbiorów Marka Tomaszewskiego.

	 	Stanisław	Staszic	School	in	Tarnów.	Postcard	from	
	 	Marek	Tomaszewski’s	collection.

2.		Arkusz	ocen	Gizeli	Fudem.	Publiczna	Szkoła	Powszechna		 	
	 	Żeńska	im.	Królowej	Jadwigi,	rok	szkolny	1931/1932.	

	 	Gizela	Fudem’s	grade	sheet.	Queen	Jadwiga	Public	Primary		 	 	
	 	School	for	Girls,	school	year	1931/1932.	

	 	Źródło	/	Source:	Archiwum	Narodowe	w	Krakowie	Oddział	w	Tarnowie.

4.		Projekt	budynku	synagogi	„Chaduschim”,	autorstwa	Franciszka
	 	Hackbeila	„starszego”,	1901	r.	

	 	Design	of	the	“Hadushim”	synagogue	building,	authored	by	Franciszek	
	 	Hackbeil	“the	elder”,	1901.

	 	Źródło/Source:	Archiwum	Narodowe	w	Krakowie	Oddział	w	Tarnowie	(ANK	O.T.,	ZMiPMRNwT,	
	 	sygn.	AU	109,	teczka	„Lwowska	32”,	s.	143).

3.			Tarnów,	ul.	Lwowska	32,	1940/1941	r.	Budynek		synagogi	chasydzkiej		
	 	„Chaduschim”.	Zdjęcie	ze	zbiorów	Marka	Tomaszewskiego.

  Tarnów,	ul.	Lwowska	32,	1940/1941.	Building	of	the	“Hadushim”	Hasidic   

		 	synagogue.	Photo	from	Marek	Tomaszewski’s	collection.

1930 
Gizela	uczy	się	w	szkole	

powszechnej

Gizela	attending	
elementary	school

1937
Gizela	rozpoczyna	naukę	

w	szkole	handlowej

Gizela	begins	education	
in	trade	school

I didn’t really experience antisemitism at school; there were a few minor 
annoyances. There were teachers who would occasionally tease one of us, 
but it usually involved the fact that if one of us was doing poorly in school 

or came from a more neglected home, they would also point 
out that she was Jewish.

Dad didn’t work on Shabbat, but he prayed a lot. He always went to the 
shtibl late on Friday afternoon, depending on when the stars 

were lit up there.

Dad would request that we speak Yiddish on Saturday.

4.

1. 2.

3.



ŻYCIE PRZED WOJNĄ | LIFE BEFORE THE WAR

Życie rodziny Grunbergów toczyło się spokojnym rytmem pracy i świąt. W ko-
szernej mleczarni, którą prowadził ojciec przy ulicy Folwarcznej produkowa-
no sery i masło, a w domu unosił się zapach przygotowywanych przez mamę 
Gizeli potraw. Dni upływały między obowiązkami i porządkami, w których po-
magała polska służąca Marynia, z którą rodzina była serdecznie związana –
dzieci darzyły ją wyjątkową sympatią.

Najbardziej radosne były święta. W Pesach wszystko musiało być nowe i czy-
ste – wymieniano naczynia, szukano ukrytej macy, a dom błyszczał od frotero-
wanej podłogi. W Purim dzieci przebierały się i zanosiły sąsiadom słodkie po-
darki. W te dni ojciec odkładał księgi i bawił się z dziećmi, a w domu panowała 
wyjątkowa atmosfera.

Latem wyjeżdżano do Ciężkowic lub Muszyny. Dni mijały na spacerach, ką-
pielach w rzece i zabawie. Z polskimi sąsiadami utrzymywano serdeczne re-
lacje – zapraszano się na święta, rozmawiano na podwórku, pożyczano dro-
biazgi z kuchni.

Spokojne życie przerwał wybuch bomby na tarnowskim dworcu, w sierpniu 
1939 roku, jeszcze przed rozpoczęciem wojny. Gizela zapamiętała uciekających
ludzi i spłoszone konie, całe białe od kurzu. Wtedy po raz pierwszy poczuła, że 
kończy się beztroski świat jej dzieciństwa.

The Grunberg family’s life revolved around a peaceful rhythm of work and holidays. 

Cheese and butter were produced in the kosher dairy factory run by their father on 
Folwarczna Street, and the house was Ɠ lled with the aroma of dishes prepared by 
Gizela’s mother. Days passed between chores and cleaning, assisted by their Polish 
maid, Marynia, with whom the family had a close bond – the children felt a special 

affection for her.

The holidays were the most joyful. On Passover, everything had to be new and 
clean – dishes were replaced, hidden matzos were searched for, and the house spar-

kled with polished Ɣ oors. On Purim, the children dressed up and brought sweet gifts 
to the neighbors. On these days, their father would put away the books and play with 

the children, and a special atmosphere prevailed in the house.

In the summer, they would travel to Ciężkowice or Muszyna. Days were Ɠ lled with 
walks, swimming in the river, and playing. Cordial relations were maintained with 
their Polish neighbors – they invited each other for holidays, chatted in the yard, 
and borrowed trinkets from the kitchen.

This peaceful life was interrupted by a bomb explosion at the Tarnów train station 

in August 1939, even before the war began. Gizela remembered Ɣ eeing people and 
frightened horses, covered in dust. It was then that she Ɠ rst felt the end of the care-
free world of her childhood.

Pamiętam echa zmieniającej się sytuacji w Niemczech, jak Hitler dochodził 
do władzy. Mówiło się o tym, nawet było tak, że rok przed wojną zaczęli 

wyrzucać z Niemiec Żydów polskiego pochodzenia [...] I to była cała akcja, 
ich wysiedlano, wysyłano i na granicy bywało, że stawały całe transporty.

Ich trzeba było potem przyjąć i jakoś porozmieszczać. I z takiego właśnie 
transportu miałam przez jakiś czas koleżankę. Ona nie mówiła po polsku 

i taka była bardzo nieszczęśliwa. [...] Nazywała się Hania Sznur. Pamiętam, 
że inni z tych transportów wysiedleńczych chodzili po domach i nawet dzieci 

sobie z nich żartowały, bo oni mówili łamaną polszczyzną. [...] Z innych 
wydarzeń międzynarodowych to pamiętam, że mówiło się o Anschlussie, 

i o zagrożeniach faszyzmu.

I remember the echoes of the changing situation in Germany as Hitler came
 to power. There was talk of it, even a year before the war, they began expelling 
Jews of Polish descent from Germany [...] And that was the whole operation, 

they were deported, sent away, and sometimes entire transports would stop at the 
border. They then had to be accepted and relocated somehow. And I had a friend 
from one of those transports for a while. She didn’t speak Polish and was very
unhappy. [...] Her name was Hania Sznur. I remember that others from those 

deportation transports would go door to door, and even the children would make 
fun of them because they spoke broken Polish. [...] Of other international events, 

I remember there was talk of the Anschluss and the threats of fascism.

1.  Rzut	budynku	mieszkalno-handlowego	w	Tarnowie		 	
	 	 należącego	do	dziadka	Gizeli	Fudem.	

	 	 Floor	plan	of	a	residential	and	commercial	building	
	 	 in	Tarnów	belonging	to	Gizela	Fudem’s	grandfather.

	 	 Źródło/Source:	Archiwum	Narodowe	w	Krakowie	Oddział	w	Tarnowie

2.		 Plan	Tarnowa	z	1931	roku.	Skan	z	domeny	publicznej.

	 	 Plan	of	Tarnów	from	1931.	Scan	from	the	public	domain.

3.		 Tarnów,	wrzesień	1939.		Dworzec	kolejowy	po	wybuchu		
	 	 bomby		podłożonej	28	sierpnia		przez	niemieckiego	
	 	 dywersanta	Antoniego	Guzego.	Zdjęcie	ze	zbiorów	
	 	 Marka	Tomaszewskiego.

	 	 Tarnów,	September	1939.	Railway	station	after	the	
	 	 explosion	of	the	bomb	planted	on	28	August	1939	
	 	 by	a	German	saboteur	Antoni	Guzy.	Photo	from	Marek	
	 	 Tomaszewski’s	collection.

28.08.1939
wybuch	bomby	podłożonej

	na	dworcu	w	Tarnowie	przez	
niemieckiego	dywersanta

explosion	of	a	bomb	planted	
at	the	station	in	Tarnów	
by	a	German	saboteur

01.09.1939
napaść	nazistowskich	

Niemiec	na	Polskę

Nazi	Germany’s	attack	
on	Poland

1. 2.

3.



WOJNA I ŻYCIE POD OKUPACJĄ | WAR AND LIFE UNDER OCCUPATION

Dla Gizeli Fudem oraz jej rodziny wybuch wojny związany był z wielkim szo-
kiem oraz niewyobrażalnym strachem. Wszyscy obawiali się o siebie, rodzinę, 
przyjaciół, pracę, przyszłość… Mleczarnia ojca uległa zniszczeniu przy wysa-
dzaniu przez Niemców wielkiej synagogi usytuowanej w pobliżu. Josef Grun-
berg znalazł wtedy pracę jako księgowy. W piwnicach budynku odebranego 
przez Niemców dziadkowi Gizeli założono fabrykę przetworów owocowych. 
Gizela i jej siostra Tauba pracowały tam przez jakiś czas, a później ukończyły 
kurs kroju i szycia. 

Na przełomie 1940 i 1941 roku sytuacja znacznie się pogorszyła. Z niektórych 
dzielnic zaczęto wyrzucać Żydów, ponadto do Tarnowa przesiedlano ludność ży-
dowską z innych miejscowości. Gmina żydowska musiała gdzieś rozmieścić lu-
dzi, dlatego do mieszkania Grunbergów dokwaterowano pięcioosobową rodzinę. 

For Gizela Fudem and her family, the outbreak of war brought great shock and unim-

aginable fear. Everyone feared for themselves, their family, their friends, their jobs, 

and their future. Their father’s dairy factory was destroyed when the Germans blew 

up the nearby great synagogue. Josef Grunberg then found work as an accountant. 

A fruit jam factory was established in the basement of the building the Germans 

had taken from Gizela’s grandfather. Gizela and her sister Tauba worked there for 

a while and later completed a sewing course.

At the turn of 1940 and 1941, the situation worsened signiƓ cantly. Jews began to be 
expelled from some districts, and Jews from other towns were relocated to Tarnów. 

The Jewish community needed somewhere to house people, so a Ɠ ve-member fam-
ily was moved into the Grunbergs’ apartment.

Pamiętam, że obudził mnie wtedy straszny grzmot, podniosłam wzrok, 
a nad moją głową kołysała się lampa, huśtała się dosłownie, taki był 

wstrząs. Myśmy mieszkali przy ulicy Szpitalnej, przy tej ulicy znajdowały 
się dwa szpitale, był szpital taki powszechny, a jeszcze paręset metrów dalej 

był szpital żydowski. Bomba tam spadła, nie traʧ ła w sam szpital, tylko 
wybuchła pod szpitalem. Był potem wielki lej na ulicy, i wtedy wiedzieliśmy, 

że to już na serio jest wojna.

Wtedy też nie wolno było nosić brody i odbyło się takie straszne i dla nas 
bolesna zdarzenie, że przyszedł fryzjer do domu, i ścinał mojemu tacie

brodę, żeby mógł gdzieś wyjść na ulicę, bo jak nie, to Niemcy łapali 
i wyrywali tę brodę. Myśmy bardzo ciężko to przeżyli, wszyscy płakaliśmy. 
Ile nas było w domu, tośmy płakali, łącznie z tatą. [...] Pamiętam jak dziś 
tę sytuację w pokoju, wiem, gdzie które z nas stało, jak tę brodę ścinali.

I remember being woken by a terrible clap of thunder. I looked up, and a lamp was 
swinging above my head, literally swinging. It was such a shock. We lived on 

Szpitalna Street. There were two hospitals on that street: a general hospital, and 
a few hundred meters away was a Jewish hospital. A bomb fell there; it didn’t hit 
the hospital itself, but exploded next to it. There was a huge crater in the street, 

and that’s when we knew it was truly war.

Back then, beards weren’t allowed, and a terrible and painful incident occurred: 
a barber came to the house and cut my father’s beard so he could go out into the 

street, because if he didn’t, the Germans would catch him and rip it off. We all 
cried. As many of us were at home, we all cried, including my father. [...] 

I remember the situation in the room like it was yesterday. I know where each 
of us was standing when they cut his beard.

1. 	 Tarnów,	ulica	Folwarczna,	16	września		1940.	Przy	tej	ulicy	przed			 	
	 	 wojną	ojciec	Gizeli	Fudem	prowadził	mleczarnię.	Na	fotograܪ	i	
	 	 widoczne	są	ruiny	Synagogi	Jubileuszowej	zniszczonej	w	listopadzie		
	 	 1939	roku.	Zdjęcie	ze	zbiorów	Marka	Tomaszewskiego.

	 	 Tarnów,	ul.	Folwarczna;	September	16,	1940.	Before	the	war,	Gizela		 	 	
	 	 Fudem’s	father	ran	a	dairy	factory	on	this	street.	The	photograph	shows	the		
	 	 ruins	of	the	Jubilee	Synagogue,	destroyed	in	November	1939.	Photo	from		
	 	 Marek	Tomaszewski’s	collection.

2. 	 Tarnów,	1941	rok.	Obcinanie	bród	żydowskim	mężczyznom.	
	 	 Zdjęcie	ze	zbiorów	Marka	Tomaszewskiego.

	 	 Tarnów,	1941.	Jewish	men	having	their	beards	cut.	Photo	from	
	 	 Marek	Tomaszewski’s	collection.

3. 	 Tarnów	pod	okupacją	niemiecką.	Na	pierwszym	planie	starszy	
	 	 mężczyzna	noszący	na	ramieniu	opaskę	z	gwiazdą	Dawida.	
	 	 Zdjęcie	z	kolekcji	Marka	Tomaszewskiego.

  Tarnów	under	German	occupation.	In	the	foreground,	an	elderly  

  man	wearing	a	Star	of	David	armband.	Photo	from	Marek	
	 	 Tomaszewski’s	collection.

03.09.1939
pierwsze	bombardowanie	
Tarnowa	przez	Niemców

the	ܪ	rst	bombing	of	Tarnów	
by	the	Germans

05/06.09.1939
najcięższy	niemiecki	

nalot	na	Tarnów

the	heaviest	German	air	
raid	on	Tarnów

09/10.11.1939
zniszczenie	tarnowskich	

synagog

destruction	of	Tarnów	
synagogues

08.12.1941
pierwsze	masowe	mordy	na	

ludności	żydowskiej	w	Tarnowie

the	ܪ	rst	mass	murder	of	Jewish	
people	in	Tarnów

1.

2. 3.



ZAGŁADA ŻYDOWSKIEGO TARNOWA | THE DESTRUCTION OF JEWISH TARNÓW

Rok 1942 był jednym z najtragiczniejszych w życiu Gizeli. Dopóki było to moż-

liwe, rodzina trzymała się razem. Nawet w getcie jedzenie pozostawało koszer-

ne, ojciec rygorystycznie przestrzegał postów — święto Jom Kipur 1942 roku 
zapadło Gizeli w pamięć jako moment jej osobistego buntu przeciw religijnym 
zakazom: tego dnia nie przestrzegała postu.

Rodzina przetrwała pierwszą i drugą akcję w getcie ukrywając się, ale pod-

czas kolejnej Gizela i Tauba straciły prawie wszystkich najbliższych: matkę, 
ojca, brata… Tydzień wcześniej ogarnięta strachem Gizela zdecydowała się na 
ucieczkę. Pomogła jej w tym szkolna koleżanka Gabriela Niedojadło. Jednak 
niepokój o siostrę i brak możliwości utrzymania poza gettem zmusiły Gizelę 
do powrotu. 

Gizela z trudem uzyskała pozwolenie na powrót do pracy w zakładzie Juliusa 
Madritscha, gdzie zatrudniono też Taubę. Latem 1943 getto podzielono, a jesie-

nią rozpoczęła się ostateczna likwidacja. Pod koniec 1943 roku zginęli kolejni 
członkowie rodziny, wśród nich dziadek. Gizela i Tauba zostały przewiezione 
do obozu Plaszow w Krakowie, gdzie Madritsch przeniósł swoje zakłady.

The year 1942 was one of the most tragic in Gizela’s life. Her family stuck together for 
as long as possible. Even in the ghetto, food remained kosher, and her father strictly 

observed fasts—Yom Kippur 1942 is remembered by Gizela as a moment of her per-

sonal rebellion against religious prohibitions: she didn’t fast that day.

The family survived the Ɠrst and second Aktion in the ghetto by hiding, but during 
the next Aktion, Gizela and Tauba lost almost everyone close to them: their moth-

er, father, and brother. A week earlier, gripped by fear, Gizela decided to escape. Her 

schoolmate Gabriela Niedojadło helped her. However, anxiety about her sister and 
the lack of Ɠnancial support outside the ghetto forced Gizela to return.

Gizela struggled to obtain permission to return to work at Julius Madritsch’s facto-

ry, where Tauba was also employed. In the summer of 1943, the ghetto was divided, 
and the Ɠnal liquidation began in the fall. By the end of 1943, more family members 
had perished, including her grandfather. Gizela and Tauba were transported to the 

Plaszow camp in Kraków, where Madritsch had relocated his business.

A tydzień po mojej ucieczce była ta trzecia akcja w getcie. Moja siostra była 
w pracy i kiedy ona wróciła, to już nie było rodziców ani brata, w między 
czasie ich wzięli. Ja potem byłam jeszcze parę tygodni u tej koleżanki. Ale 
siostra rozpaczała okropnie, żebym wróciła, bo zastała puste mieszkanie 

i nie mogła sobie miejsca znaleźć. I jak okazało się, że nie mogłam stamtąd 
nigdzie wyjechać, to zdecydowałam się wrócić do getta. [...]

A rodzice i braciszek zginęli w Bełżcu…

Trzymano nas najpierw dwa dni pod rząd na placu autobusowym.  
Trzeba było klęczeć. I w jednym dniu ludzi zabrano do obozu, do Płaszowa, 
 a w drugim dniu reszta poszła wprost do Oświęcimia i stamtąd nikt nie 
przeżył. I w tym drugim dniu był mój dziadek i te ciotki. A ja z siostrą  
traʧłyśmy do Płaszowa. Zdaje się, że nas wywieźli w czwartek, a ich  

w piątek. W każdym razie oni wszyscy zginęli. A ja razem z siostrą dostałam 
się do Płaszowa i tam byłam jeszcze rok. W Płaszowie pracowałyśmy  

w tej samej ʧrmie [Madritsch], która tam się przeniosła.

A week after my escape, there was that third Aktion in the ghetto. My sister was  
at work, and when she returned, my parents and brother were gone; they’d taken 

 them in the meantime. I stayed with that friend for a few weeks after that. But 
my sister was desperate to return, because she found the apartment empty and 

couldn’t cope with that. And when it turned out I couldn’t leave, I decided to return 
to the ghetto. [...] And my parents and my brother died in Bełżec...

First, we were held for two days in a row in the bus yard. We had to kneel. And one 
day, people were taken to the camp, to Płaszów, and the next day, the rest went 
straight to Auschwitz, and none of them survived. And on that second day, my 

grandfather and my aunts were there. And my sister and I ended up in Płaszów. 
I think they took us on Thursday, and them on Friday. In any case, they all died. 

My sister and I got sent to Płaszów and stayed there for another year. In Płaszów, 
we worked for the same company [Madritsch], which had moved there.

01/18.06.1942 
masowe	egzekucje	w	centrum 

	Tarnowa	i	w	lesie	Buczyna	
w	Zbylitowskiej	Górze;	 

deportacje	do	obozu	zagłady	
w	Bełżcu

mass	executions	in	the	center	 
of	Tarnów	and	in	Buczyna	forest	 

in	Zbylitowska	Góra;	deportations	 
to	Bełżec	death	camp

19.06.1942 
utworzenie	getta	w	Tarnowie

establishment	of	Tarnów	Ghetto

16/17.09.1942 
deportacje	z	getta	w	Tarnowie	 

do	obozu	zagłady	w	Bełżcu

deportations	from	Tarnów	Ghetto	 
to	the	death	camp	in	Bełżec

02.09.1943 
rozpoczęcie	likwidacji	 

tarnowskiego	getta

beginning	of	the	liquidation	 
of	Tarnów	Ghetto

1942 
listopad/November 

kolejna	akcja	w	getcie	 
tarnowskim:	Gizela	traci	 

rodziców	i	brata

another	deportation	action	in	 
Tarnów	Ghetto:	death	of	Gizela’s 

parents	and	brother

1. 2. 	 Tarnowskie	getto.	Zdjęcia	ze	zbiorów	 
	 	 	 Marka	Tomaszewskiego.

	 	 	 Tarnów	Ghetto.	Photos	from	Marek	 
	 	 	 Tomaszewski’s	collection.

3. 	 Julius	Madritsch	–	austriacki	przedsiębiorca,	który	zatrudniał		
	 	 Żydów	w	swoich	zakładach	krawieckich	w	Krakowie,	Bochni		
	 	 i	Tarnowie	i	uratował	życie	setek	osób.	Odznaczony	medalem		
	 	 Sprawiedliwych	wśród	Narodów	Świata	w	1964	roku.	Zdjęcie		
	 	 z	domeny	publicznej.

  Julius	Madritsch	–	Austrian	entrepreneur	who	employed	Jews   

  in	his	tailoring	shops	in	Kraków,	Bochnia,	and	Tarnów	and	saved	the  

	 	 lives	of	hundreds.	He	was	awarded	the	Righteous	Among	 
	 	 the	Nations	medal	in	1964.	Photo	from	the	public	domain.

1.

2.

3.



PLASZOW, AUSCHWITZ-BIRKENAU, BERGEN-BELSEN 

W sierpniu 1944 roku Gizela wraz z siostrą Taubą została wywieziona z obozu 
Plaszow do Auschwitz-Birkenau. Odebrano im odzież, ogolono głowy i umiesz-

czono w przepełnionych barakach. Gizela została skierowana do ciężkich ro-

bót Ɠzycznych przy kopaniu nowego koryta Wisły. W obozie Gizela i jej siostra 
trzymały się blisko z trzema koleżankami z Płaszowa, aż do dnia, w którym te 
kobiety zostały wywiezione do obozu Stutthof, w którym zginęły. Gizela i Tau-

ba zdołały uniknąć takiego losu dzięki pomocy wujka. 

Pod koniec grudnia 1944 siostry zostały przewiezione w jednym z ostatnich 
masowych transportów do Bergen-Belsen. Gizela pracowała w obozowej kuch-

ni. Udawało jej się przemycać resztki dla siostry bądź handlować nimi z inny-

mi więźniarkami. 

Zima, przeludnienie i panujący głód sprawiały, że choroby rozprzestrzeniały 
się błyskawiczne. Tauba zachorowała wtedy na tyfus. Gizela robiła co mogła, 
by uratować siostrę, lecz niestety Tauba zmarła 23 kwietnia 1945, niedługo po 
oswobodzeniu obozu przez siły brytyjskie. Gizela była przy niej do samego koń-

ca. Została pochowana przez koleżanki i siostrę, które pożegnały ją modlitwą.

In August 1944, Gizela and her sister Tauba were deported from the Płaszów camp to 
Auschwitz-Birkenau. Their clothes were taken, their heads shaved, and they were 
placed in overcrowded barracks. Gizela was assigned to hard physical labor digging 

a new channel for the Vistula River. In the camp, Gizela and her sister remained 
close to three other inmates from Plaszow until the day these women were deported 
to Stutthof camp, where they all perished. Gizela and Tauba managed to avoid this 

fate thanks to the help of their uncle. 

In late December 1944, the sisters were transferred in one of the last mass transports 
to Bergen-Belsen. Gizela worked in the camp kitchen. She managed to smuggle left-
overs to her sister or trade them with other prisoners. 

The winter, overcrowding, and the prevailing hunger meant that disease spread rap-

idly. Tauba then contracted typhus. Gizela tried her best to save her sister, but unfor-

tunately Tauba died on April 23, 1945, shortly after the camp was liberated by British 
forces. Gizela was with her until the very end. Tauba was buried by her friends and 

sister, who said their Ɠnal prayers.

To było już w ostatnim okresie wojny, ja do siostry przychodziłam, jeszcze 
próbowałam jej coś zorganizować, coś zanieść i ratować ją. W tym czasie 

przyszli Anglicy, i nas oswobodzili. Spóźnili się nie dużo, gdyby powiedzmy 
przyszli tydzień wcześniej, to może byłaby jakaś szansa. [...] Ale moja  

siostra była już wtedy zupełnie jak szkielet, i na wszystko było za późno. 
Piętnastego kwietnia nas oswobodzono, a ona zmarła dwudziestego  

trzeciego. [...] No a jak przyszli Anglicy, to przez głośniki powiedzieli, żeby 
się nie martwić, że już jesteśmy wolni. Pamiętam, że zupełnie się nie  

cieszyłam, absolutnie nie potraʧłam. Nie wierzyłam, że to naprawdę koniec, 
nic do mnie nie docierało.

It was already in the ʧnal stages of the war. I was visiting my sister, still trying  

to organize things for her, to bring her something, to save her. At that time, the  
English arrived and liberated us. They weren’t much late; if they’d come a week  

earlier, maybe there would have been a chance. [...] But my sister was already 
a skeleton by then, and it was too late for anything. On April 15th, we were  

liberated, and she died on April 23rd. [...] And when the English arrived, they  
announced over the loudspeakers not to worry, that we were already free.  
I remember I wasn’t happy at all, I was absolutely speechless. I couldn’t  

believe it was really over; nothing was getting through to me.

1944 
sierpień/August

Gizela	i	Tauba	traܪają	 
do	Auschwitz-Birkenau

Gizela	and	Tauba	sent	 
to	Auschwitz-Birkenau

30.12.1944 
Gizela	i	Tauba	wywiezione	 
do	obozu	Bergen-Belsen

Gizela	and	Tauba	transported	to	
Bergen-Belsen	concentration	camp

15.04.1945 
wyzwolenie	obozu	Bergen- 

Belsen	przez	aliantów

Bergen-Belsen	camp	 
liberated	by	the	Allies

23.04.1945 
23.04.1945

śmierć	Tauby	Grunberg

death	of	Tauba	Grunberg

1. 	 Widok	obozu	Plaszow	w	1942	roku.	 
	 	 Zdjęcie	z	domeny	publicznej.

	 	 View	of	the	Plaszow	camp	in	1942.	 
	 	 Photo	from	public	domain.

3. 	 Kobiety	w	obozie	Bergen-Belsen	po	wyzwoleniu	 
	 	 w	1945	roku.	Zdjęcie	z	domeny	publicznej,	

	 	 Women	in	Bergen-Belsen	after	liberation	in	1945.	 
	 	 Photo	from	public	domain.

	 	 Imperial	War	Museum;	Army	Film	&	Photographic	Unit,	Oakes,	H	(Sgt)	BU4274

4. 	 Widok	obozu	Bergen-Belsen	po	wyzwoleniu	 
	 	 w	1945	roku.	Zdjęcie	z	domeny	publicznej.

	 	 View	of	the	Bergen-Belsen	camp	after	liberation	 
	 	 in	1945.	Photo	from	public	domain.

	 	 Imperial	War	Museum;	Army	Film	&	Photographic	Unit,	Oakes,	H	(Sgt)	BU4711

2.  Tory	kolejowe,	wartownia	i	brama	główna	Auschwitz	II    

	 	 (Birkenau),	1945.	Zdjęcie	z	domeny	publicznej.

  Railway	tracks,	guardhouse,	and	main	gate	of	Auschwitz	II		 	
  (Birkenau),	1945.	Photo	from	public	domain.
	 	 Źródło/Source:	Imperial	War	Museum;	Army	Film	&	Photographic	Unit,	Oakes,	 
	 	 H	(Sgt)	BU4711 

1.

4.

2.

3.



PO WOJNIE | AFTER THE WAR 

Po wyzwoleniu byłych więźniów Bergen-Belsen przenoszono do dawnych ko-

szar, ok. 3 km od obozu. Powstał obóz dla dipisów [DP – displaced persons 
czyli osób które znalazły się poza krajem pochodzenia]. Gizela uczęszczała do 
założonej w obozie szkoły. Poza tym pracowała w administracji obozu, w biu-

rze poszukiwań, gdzie wykorzystywała znajomość angielskiego i niemieckiego. 
Ludzie przebywający w obozie mogli ale nie musieli pracować. Otrzymywali 
kupony żywnościowe i wymieniali towary, popularną walutą były papierosy, 
czekolada i kawa.

Do Bergen oprócz byłych więźniów obozów i pracowników przymusowych za-

częli przybywać również uchodźcy z Polski, m.in. przyszły mąż Gizeli Leon Fu-

dem, który przeżył wojnę na terenie ZSRR, ale stracił całą rodzinę i po krótkim 
pobycie w Polsce postanowił wyjechać na Zachód.
 

11 sierpnia 1947 roku Gizela i Leon pobrali się w Bergen. Ostatecznie wrócili do 
Polski, do Wrocławia, gdzie mieszkali już dwaj wujkowie Gizeli – jedni z nie-

licznych ocalałych członków rodziny. Gizela szukała krewnych także w Łodzi – 

spotkała tam jedynie kuzynkę i jej męża, którzy przygotowywali się do wyjaz-

du z Polski. Gizela i Leon postanowili jednak pozostać we Wrocławiu.

After liberation, Bergen-Belsen prisoners were relocated to former military barracks, 
approximately 3 km from the camp. A camp for DPs (displaced persons) was estab-

lished. Gizela attended a school founded in this camp. She also worked in the camp 

administration and in the tracing ofƓce, where she utilized her knowledge of Eng-

lish and German. People in the camp were allowed to work, but were not required to. 
They received food stamps and exchanged goods; cigarettes, chocolate, and coffee 

were popular currencies.

In addition to former camp prisoners and forced laborers, refugees from Poland also 
began arriving in Bergen, including Gizela’s future husband, Leon Fudem, who had 
survived the war in the USSR but lost his entire family and, after a short stay in Po-

land, decided to emigrate to the West.

On August 11, 1947, Gizela and Leon married in Bergen. Ultimately, they returned to 
Wrocław, Poland, where two of Gizela’s uncles who had survived were already living. 
Gizela also searched for relatives in Łódź, where she encountered only a cousin and 
her husband, who were preparing to leave Poland. However, Gizela and Leon decid-

ed to remain in Wrocław.

Ślub z mężem braliśmy w Bergen. To było 11 września 1947 roku. Ślub był 
w urzędzie i pamiętam, że mój mąż nie rozumiał nic po niemiecku i nic nie 

mówił. Tylko w odpowiednim momencie musiałam mu dać znać, żeby  
powiedział ‘Ja’ [tak]. Niektórzy z członków rodziny do dziś nie mogą nam 

wybaczyć, że nie był to prawdziwy żydowski ślub.  
Ale wtedy nikt o tym nie myślał.

My husband and I were married in Bergen. It was September 11, 1947.  
The wedding took place at the registry ofʧce, and I remember that my husband 

didn’t understand a word in German and didn’t speak. I just had to let him know 
at the right moment to say ‘Ja’ [I do]. Some family members still can’t forgive us 
for not having a true Jewish wedding. But no one thought about that at the time.

We lived in the camp until 1948, when we decided to return to Poland. Everyone 
strongly advised us against it. But I wanted to continue my education and  

imagined that this was only possible in Poland. Or so I thought. Besides, I was  
deeply attached to the language and couldn’t imagine life anywhere else.

11.09.1947 
ślub	Gizeli	i	Leona

marriage	of	Gizela	and	Leon
1948 

Gizela	i	Leon	Fudem	 
przyjeżdżają	do	Polski

Gizela	and	Leon	Fudem	 
arrive	to	Poland

1.  Bergen	1948.	Gizela	i	Leon	Fudem.	Zdjęcie	z	kolekcji	Centropy  

  i	United	States	Holocaust	Memorial	Museum	w	Waszyngtonie. 

	 	 Bergen,	1948.	Gizela	and	Leon	Fudem.	Photo	from	the	Centropa		
	 	 Collection	at	the	United	States	Holocaust	Memorial	Museum,		 	
	 	 Washington,	D.C.

2. 3. 	 Wrocław	w	latach	60.	XX	w.	Zdjęcia	z	Narodowego	 
	 	 	 Archiwum	Cyfrowego.

   Wrocław	in	1960s.	Photos	from	the	National	Digital	Archive.

W obozie mieszkaliśmy do 1948 roku, kiedy to zdecydowaliśmy się na  
powrót do Polski. Wszyscy nam bardzo odradzali. Ale ja chciałam się uczyć 

dalej i wyobrażałam sobie, że to jest możliwe tylko w Polsce. Tak mi się  
wydawało. Poza tym byłam bardzo związana z językiem i jakoś nie  

wyobrażałam sobie życia gdzie indziej.

1.

2.

3.



WE WROCŁAWIU | IN WROCŁAW 

Początkowo Gizela rozpoczęła studia humanistyczne, jednak szybko odkryła 
w sobie zamiłowanie do nauk ścisłych. Przeniosła się na Politechnikę Wro-
cławską, gdzie ukończyła studia na kierunku budownictwo żelbetonowe
w 1956 roku. W 1955 roku urodziła córkę, Barbarę. 

Zatrudniona w katedrze mechaniki budowli, pracowała przez dziewięć lat jako asy-
stentka, a następnie przeszła do biura projektów, gdzie pozostała aż do emerytury. 

Gizela i jej mąż uczestniczyli w działalności TSKŻ, chodzili do teatru żydow-
skiego przy ulicy Świdnickiej, brali udział w uroczystościach rocznicowych 
powstania w getcie warszawskim, a także utrzymywali symboliczny kontakt 
z wrocławską gminą żydowską, np. odbierając macę na Pesach. 

Nigdy nie ukrywała swojego pochodzenia. Jej koledzy i koleżanki z pracy wie-
dzieli, że jest Żydówką. Po wojennych doświadczeniach, gdy przez kilka ty-
godni musiała żyć „po aryjskiej stronie” i udawać kogoś innego, uznała, że już 
nigdy nie będzie ukrywać swojej tożsamości.

In Wrocław Gizela initially began studying the humanities, but quickly discovered 
a passion for science. She transferred to Wrocław University of Science and Tech-
nology, where she graduated with a degree in reinforced concrete constructions in 

1956. In 1955, she gave birth to her daughter, Barbara.

Employed in the Department of Structural Mechanics, she worked for nine years as an 
assistant and then moved to a design ofƓ ce, where she remained until her retirement.

Gizela and her husband participated in the activities of the Social and Cultural As-
sociation of Jews (TSKŻ), attended the Jewish theater on Świdnicka Street, partic-
ipated in anniversary ceremonies of the Warsaw Ghetto Uprising, and maintained 
symbolic contact with the Wrocław Jewish community by, for example, receiving
matzo for Passover.

She never hid her heritage. Her colleagues at work knew she was Jewish. After her 

wartime experience, when she had to live “on the Aryan side” for several weeks and 
pretend to be someone else, she decided she would never hide her identity again.

Pierwszy raz z antysemityzmem po wojnie zetknęłam się w 1956. [...] I wy-
słuchałam wtedy przypadkowo – bo nie sądzę, żeby zrobili to specjalnie, 

żeby mi dokuczyć – strasznie antysemickiej rozmowy na temat Żydów. Bar-
dzo to było dla mnie szokujące, bo na studiach nie zetknęłam się z niczym 
takim. [...] A w 1968 [...] pamiętam tę nagonkę i w telewizji i w gazetach, 

i to, że coraz to nowi z tych resztek znajomych, których miałam, w jakiś spo-
sób tam ucierpieli i zaczęli wyjeżdżać. No i to rozczarowanie, że zrozumieli-

śmy, że właściwie nie bardzo mamy tu co do szukania.

 ...jak jestem między Żydami nie z Polski, to się czuję bardzo polska, nato-
miast jak jestem między Polakami nie Żydami, to się czuję bardzo żydowska.

My ʧ rst encounter with antisemitism after the war was in 1956. [...] And then I ac-
cidentally overheard – because I don’t think they did it on purpose to annoy me – 

a terribly antisemitic conversation about Jews. It was very shocking to me, because 
I hadn’t encountered anything like that during my studies. [...] And in 1968 [...]
I remember this smear campaign, both on television and in the newspapers, and 
how more and more of the few friends I had were somehow affected and started 

leaving. And the disappointment that we realized that we didn’t really have much 
to look for here. 

...when I am among Jews who are not from Poland, I feel very Polish, but when 
I am among Poles who are not Jews, I feel very Jewish.

1956
Gizela	uzyskuje	dyplom	

magistra	inżyniera	budownictwa

Gizela	receives	her	master	of	
science	and	engineering	degree

3. 	 Dyplom	inżynierski	Gizeli	Fudem	z	1953	roku.	

	 	 Gizela	Fudem’s	engineering	degree	diploma	from	1953.

	 	 Źródło:	Archiwum	Politechniki	Wrocławskiej,	akta	studenckie,	s.163/1	p.117	
  Source:	Archive	of	the	Wrocław	University	of	Science	and	Technology,	student	records,	s.163/1	p.117

4. 	 Dyplom	magisterski	Gizeli	Fudem	z	1956	roku.	

	 	 Gizela	Fudem’s	master’s	degree	diploma	from	1956.

	 	 Źródło:	Archiwum	Politechniki	Wrocławskiej,	akta	studenckie,	s.163/1	p.117	
  Source:	Archive	of	the	Wrocław	University	of	Science	and	Technology,	student	records,	s.163/1	p.117

5. 6. 	 Gizela	Fudem	była	bardzo	ceniona	na	uczelni,	o	czym	świadczą		 	
	 	 	 otrzymane	przez	nią	w	1954	i	1960	roku	nagrody	rektora.	

	 	 	 Gizela	Fudem	was	highly	regarded	at	the	university,	as	evidenced	
	 	 	 by	the	Rector’s	awards	she	received	in	1954	and	1960.

	 	 	 Źródło:	Archiwum	Politechniki	Wrocławskiej,	akta	osobowe,	s.	161/1	p.	49
   Source:	Archive	of	the	Wrocław	University	of	Science	and	Technology,	personal	ܪ	les,	s.	161/1	p.	49

2. 	 Wrocław	1957/1958.	Gizela	Fudem	z	córką	Barbarą.		 	
	 	 Zdjęcie	ze	zbiorów	rodzinnych	Barbary	Goldin.

	 	 Wrocław	1957/1958.	Gizela	Fudem	with	her	daughter	
	 	 Barbara.	Photo	from	the	Barbara	Goldin	family	collection.

1. 	 Wrocław,	1967	r.	Gizela	Fudem	z	córką	Barbarą.	Zdjęcie		
	 	 ze	zbiorów	rodzinnych	Barbary	Goldin.

	 	 Wrocław	1967.	Gizela	Fudem	with	her	daughter	Barbara.		 	
	 	 Photo	from	the	Barbara	Goldin	family	collection.

1955
narodziny	Barbary,	
córki	Gizeli	i	Leona

birth	of	Barbara,	
Gizela	and	Leon’s	daughter

1. 2.

3.

4.

5.

6.



POLSKA / USA | POLAND / USA 

W 1955 roku, na świat przyszła córka Gizeli i Leona – Barbara. Dorastała, słu-

chając opowieści mamy o dzieciństwie i tradycjach. Gizela pisała i własnoręcz-

nie ilustrowała również wierszyki dla niej. Barbara w 1973 roku ukończyła  
V Liceum Ogólnokształcące we Wrocławiu, a następnie studia biochemiczne na 
Politechnice Wrocławskiej. Choć mocno przywiązana do Polski, wyemigrowa-

ła do Stanów Zjednoczonych, gdzie związała się z Żydem pochodzącym z Bia-

łorusi, urodziła dwójkę dzieci – Naomi i Jake’a. 

Mimo dzielącego rodzinę oceanu, Gizela była blisko – pisała listy, odwiedzała, 
piekła ciasta, rysowała i uczyła wnuki nowych rzeczy. Naomi nazywała ją „Ma-

muś”, słysząc, jak zwracała się do niej jej mama, córka Gizeli.

Przez całe życie Gizela Fudem była niezwykle silna i oddana bliskim. Gdy mąż 
doznał udaru, nauczyła go na nowo mówić i chodzić, choć lekarze nie dawali na-

dziei. Nie znała słowa “niemożliwe”. Po śmierci męża wyjechała do USA, gdzie 
spędziła ostatnie lata swojego życia. Zmarła w 2020 roku po dłuższej chorobie. 

In 1955, Gizela and Leon’s daughter, Barbara, was born. She grew up listening to 
her mother’s stories about childhood and traditions. Gizela also wrote and hand- 

illustrated poems for her. Barbara graduated from the 5th High School in Wrocław in 
1973 and then studied biochemistry at Wrocław University of Science and Technol-
ogy. Although deeply attached to Poland, she emigrated to the United States, where 
she married a Jewish man originating from Belarus and gave birth to two children, 
Naomi and Jake.

Despite the ocean that divided the family, Gizela remained close – writing letters, 
visiting, baking cakes, drawing, and teaching her grandchildren new things. Naomi 

called her “Mamuś” [Mommy in Polish] after hearing her mother, Gizela’s daughter, 
address her this way.

Throughout her life, Gizela Fudem was incredibly strong and devoted to her loved 

ones. When her husband suffered a stroke, she taught him to speak and walk again, 

even though doctors held out hope. She didn’t know the word “impossible.” After her 
husband’s death, she moved to the United States, where she spent the last years of 
her life. She died in 2020 after a long illness.

Ona zawsze wiedziała, że jest Żydówką, nic nie ukrywaliśmy, ale miała mały 
kontakt z praktyką judaizmu, bo myśmy żadnych tradycji nie utrzymywali. 

Natomiast wszystkie koleżanki i kolegów, miała nie-Żydów… [...] Natomiast 
jak pojechała drugi raz do USA już jako siedemnastoletnia dziewczyna,  

to zorientowała się, jak to wygląda, i potem, jak przyjechała, to postanowiła, 
że jak będzie mieć rodzinę, to jej dzieci będą miały coś z judaizmu.  

Czyli jej bardzo brakowało, że nie miała właściwie niczego.
– Gizela Fudem

She always knew she was Jewish; we didn’t hide anything, but she had little  
contact with the practice of Judaism because we didn’t maintain any traditions. 
However, all her friends were non-Jewish... [...] However, when she went to the  

US for the second time, at seventeen, she realized what it was like, and then, when 
she arrived, she decided that if she had a family, her children would have some-

thing of Judaism. So she missed it so much that she practically had nothing.
– Gizela Fudem

1981 
wyjazd	Barbary	do	USA

Barbara’s	emigration	to	the	USA 2005 
śmierć	Leona	Fudema

death	of	Leon	Fudem

2020
śmierć	Gizeli	Fudem

death	of	Gizela	Fudem

1. 	 Nowy	Jork,	koniec	lat	80.	Gizela	i	Leon	Fudem	z	córką		 	
	 	 Barbarą	Goldin	i	wnuczką	Naomi.	Zdjęcie	ze	zbiorów	 
	 	 rodzinnych	Barbary	Goldin.

	 	 New	York,	late	1980s.	Gizela	and	Leon	Fudem	with	their		 	
	 	 daughter	Barbara	Goldin	and	granddaughter	Naomi.	 
	 	 Photo	from	Barbara	Goldin’s	family	collection.

2.  Nowy	Jork,	lata	90.	XX	w.	Leon	i	Gizela	Fudem	z	wnukami. 
	 	 Zdjęcie	ze	zbiorów	rodzinnych	Barbary	Goldin.

	 	 New	York,	1990s.	Leon	and	Gizela	Fudem	with	their	 
  grandchildren.	Photo	from	Barbara	Goldin’s	family	collection.

3. 	 Wrocław,	2003	r.	Gizela	i	Leon	Fudem	z	córką	Barbarą		 	
	 	 Goldin.	Zdjęcie	ze	zbiorów	rodzinnych	Barbary	Goldin.

	 	 Wrocław,	2003.	Gizela	and	Leon	Fudem	with	their	daughter		
  Barbara	Goldin.	Photo	from	Barbara	Goldin’s	family	collection.

For as long as I can remember, Mom instilled in me the belief, which I fully share, 
that every nation has the same potential for evil and good. The rest is just a matter 
of timing and circumstance. And when my peers and I, raised on war movies with 
Gestapo men shouting in German, criticized the German language, Mom reminded 

us that it was also the language of Schiller and Goethe.
– Barbara, Gizela’s daughter

Odkąd pamiętam, Mama wpoiła we mnie przekonanie, które ja w pełni  
dzielę, że każdy naród ma ten sam potencjał do zła i dobra. Reszta jest tylko 
kwestią momentu i okoliczności. I kiedy ja i moi rówieśnicy, wychowani na 

ʧlmach wojennych, z krzyczącymi po niemiecku gestapowcami, krytykowaliśmy 
język niemiecki, Mama przypominała, że to był także  

język Schillera i Goethego.
– Barbara, córka Gizeli

1. 2.

3.



POSTSCRIPTUM 

Gizela Fudem była kobietą niezwykłą. Przetrwała Holokaust, lecz jej historia 
nie skończyła się na ocaleniu. Była kimś znacznie więcej. Żoną, która sama na-

uczyła chodzić i mówić męża po udarze. Matką, która wychowała swoją córkę 
na osobę wrażliwą  i nieobojętną na krzywdę drugiego człowieka. Babcią, któ-

ra kochała swoje wnuki bezwarunkowo i dzieliła się z nimi całą wiedzą i do-

świadczeniem. Serdeczną przyjaciółką, która utrzymywała kontakt z współo-

calonymi do końca życia. 

Gizela miała w sobie nieskończoną dobroć, nigdy nie żywiła do nikogo niena-

wiści. Zapamiętana zostanie na zawsze jako osoba wytrwała, życzliwa i inteli-
gentna, która pomimo licznych krzywd i cierpienia jakich doznała, wciąż po-

traƓła zachować dobre serce.

Przygotowaliśmy tę wystawę, by upamiętnić jej życie i uświadomić młodsze 
pokolenia, że wobec każdej tragedią stoi człowiek, który pokona wiele. Czło-

wiek, który przetrwa i pokaże, że warto walczyć o szczęście.

Gizela Fudem was an extraordinary woman. She survived the Holocaust, but her 

story didn’t end with survival. She was much more. A wife who taught her husband 

to walk and talk after a stroke. A mother who raised her daughter to be sensitive and 

sympathetic to the suffering of others. A grandmother who loved her grandchildren 

unconditionally and shared all her knowledge and experience with them. A dear 

friend who stayed in touch with her fellow survivors until the end of her life.

Gizela possessed inƓnite kindness; she never harbored hatred for anyone. She will 
be forever remembered as a persevering, kind, and intelligent person who, despite 

the many wrongs and suffering she endured, still managed to maintain a kind heart.

We have prepared this exhibition to commemorate her life and to make younger 

generations aware that in the face of every tragedy, there stands a person who over-

comes everything. A person who endures and demonstrates that happiness is worth 

Ɠghting for.

Wszystko, co robię, jest w pewnym sensie hołdem dla niej, mojej  
Mamuś, próbą odzwierciedlenia choćby kawałka jej niewiarygodnej siły,  

mądrości, dobroci i talentu…
– Naomi, wnuczka Gizeli

Everything I do is, in a sense, a tribute to her, my Mamuś, an attempt to reʨect 
even a fraction of her incredible strength, wisdom, kindness, and talent…

– Naomi, Gizela’s granddaughter

She went through more trauma and suffering than anyone should. And yet, she 
held no hatred or resentment in her heart. She believed in people and treated 

everyone with dignity and respect. She told me she never hated Germans,  
that good people were everywhere.
– Naomi, Gizela’s granddaughter

We will remember her as a pillar of strength, perseverance, and common sense. In 
times when fascism and genocide are rearing their heads again, and antisemitism 
is returning where it never existed before, I think of her constantly. And I will con-

tinue to tell her story to my loved ones and friends. Her legacy lives on in every  
story we tell about her.

– Naomi, Gizela’s granddaughter

1. 	 Gizela	Fudem	z	rodziną	ok.	1997.	Zdjęcie	ze	zbiorów	rodzinnych	Barbary	Goldin.

	 	 Gizela	Fudem	with	her	family,	c.a.	1997.	Photo	from	Barbara	Goldin’s	family	collection.

Przeszła przez więcej traumy i cierpienia, niż ktokolwiek powinien. A mimo 
to nie nosiła w sercu nienawiści ani urazy. Wierzyła w ludzi i traktowała 

wszystkich z godnością i szacunkiem. Mówiła mi, że nigdy nie żywiła niena-

wiści do Niemców, że dobrzy ludzie są wszędzie.
– Naomi, wnuczka Gizeli

Będziemy o niej pamiętać jako o ʧlarze siły, wytrwałości i rozsądku.  
W czasach, gdy faszyzm i ludobójstwo znów podnoszą głowy, a antysemi-

tyzm wraca tam, gdzie wcześniej go nie było, myślę o niej nieustannie. I będę 
wciąż opowiadać jej historię moim bliskim i przyjaciołom. Jej dziedzictwo 

trwa w każdej opowieści, którą o niej mówimy.
– Naomi, wnuczka Gizeli



AUTORZY | AUTHORS

TARNÓW:

Natalia Augustyńska
Weronika Banaś
Patrycja Filar
Karolina Gucwa
Martyna Kasprzyk
Weronika Kawa
Daria Kolbusz
Oliwier Kostecki
Weronika Kozioł
Jakub Kołodziej
Maja Madej

Krystian Marcinkowski
Roksana Paryż
Malwina Patyk
Eryk Pyrczak
Anna Płóciennik
Ola Rogozińska
Martyna Rudny
Janina Schmidt

Jakub Sukowski

Daria Słowik
Roksana Trzcina
Wiktor Wnętrzak
Karolina Zaucha
Patryk Ziomek
Izabela Żaba

Opiekunowie projektu / 

Project supervisors: Tomasz Kocur, 
Mateusz Kołodziej 

WROCŁAW:
ZoƓ a Bilska
Ksawery Czapski
Tymon Duda
Filip Głowicki
Hanna Góra

Sonia Grzegorzewska

Karolina Kędziora
Martyna Kołodziejczyk
Marcin Kamiński
Gabriel Kawa 
Hanna Konewka 
Aleksander Kowal
Kalina Kowal
Hubert Lempach
Maja Luboń
Marianna Paluszek
Nadia Płonka
Michalina Siwek

Bartłomiej Szatkowski
Kalina Śliwa
Miłosz Wantuch
Oskar Witkowski

Jędrzej Wujczak

Opiekunki projektu /

Project supervisors: Magdalena Piróg, 
Jolanta Różanowska

Koordynatorki projektu / Project coordinators:

Jessica Szczepańska, Anna Wencel

Projekt grafi czny / Graphic design: Bogna Brewczyk

Tłumaczenie i korekta / Translation and proof-reading:

Anna Wencel, Jessica Szczepańska, Daniel Gallagher

PODZIĘKOWANIA	/	ACKNOWLEDGMENTS:

Serdecznie dziękujemy Pani Barbarze Goldin i Pani Naomi Goldin za pomoc, 
udostępnienie rodzinnych fotografi i i podzielenie się wspomnieniami o Gizeli Fudem.
We would like to thank Barbara Goldin and Naomi Goldin for their assistance, providing
family photographs, and sharing their memories of Gizela Fudem.

Dziękujemy następującym osobom i instytucjom za udostępnienie 
materiałów archiwalnych:
We would like to thank the following individuals and institutions for providing

access to archival materials:

Pan Maciej Dudek
Pan Marek Tomaszewski
Dr Beata Żelazny
Archiwum Narodowe w Krakowie Oddział w Tarnowie
Archiwum Politechniki Wrocławskiej
Centrum Zajezdnia we Wrocławiu

Wystawa powstała w ramach międzyszkolnego projektu realizowanego przez 
młodzież z V Liceum Ogólnokształcącego im. gen. J. Jasińskiego we Wrocławiu 
i Zespołu Szkół Ekonomiczno-Ogrodniczych w Tarnowie, we współpracy 
z Żydowskim Muzeum Galicja i Centropą.
The exhibition was created as part of an inter-school project carried out by students

 from the General J. Jasiński 5th High School in Wrocław and the Economic and 
Horticultural School in Tarnów, in cooperation with the Galicia Jewish Museum 

and Centropa.

Projekt realizowany dzięki wsparciu Fundacji EVZ
The project was supported by the EVZ Foundation

Niniejsza publikacja nie wyraża opinii Fundacji EVZ. Odpowiedzialność za wszelkie zawarte 

w niej stwierdzenia ponoszą autorzy.
This publication does not represent the opinion of the EVZ Foundation. The author bears 
responsibility for any statements contained herein.

Serdecznie dziękujemy Pani Barbarze Goldin i Pani Naomi Goldin za pomoc, 
udostępnienie rodzinnych fotografi i i podzielenie się wspomnieniami o Gizeli Fudem.
We would like to thank Barbara Goldin and Naomi Goldin for their assistance, providing

młodzież z V Liceum Ogólnokształcącego im. gen. J. Jasińskiego we Wrocławiu 

y students


